
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Sud e metafisica

https://ilpensierostorico.com/sud-e-metafisica/

SUD E METAFISICA
Data: 16 Febbraio 2026 - Di Alberto Giovanni

Biuso

Rubrica: Letture

Recensione a: Enrico Palma, Il sogno del Sud. Sulla vita meridiana, Mimesis,

Milano-Udine 2026. pp. 146, € 12,00

Non  un  saggio  di  estetica  né  soltanto  un  riuscito  esempio  di  filosofia

dell’arte. Questo volumetto sintetico e splendente è, nelle parole del suo stesso

autore, «una metafisica dell’esistenza […] Una metafisica orientata a Sud» (p.

14).

Pagine metafisiche poiché in esse la storia, i luoghi, i sentimenti, i versi, i

colori sulla tela vengono saggiati all’oro del concetto, in un’operazione che

sembra ed è alchemica. Enrico Palma trae infatti dai versi di Quasimodo, con i

quali  il  libro ha inizio,  la  realtà dell’  «assoluta solitudine» dell’umano, una

solitudine  però  non  psicologica  e  nemmeno  soltanto  esistenziale,  una

solitudine che è «ontologica» (p.  9).  Solitudine che la vicenda e l’opera di

Vincent  van  Gogh  resero  luce  capace  di  trasfigurare  la  pur  assolata  e

meridionale Provenza, «con la sua luce reale, con il suo Sole autentico», in una

radicale « lezione fisica e immanente del mondo colto nella sua rivelazione»

(p. 69).

La  natura  metafisica  dell’arte  di  Van  Gogh  si  struttura  infatti  come

manifestazione di  un «platonismo immanente»  (p.  83) volto a  cogliere nel

particolare di un cielo terso, di un campo di girasoli, di una sedia o di una

scarpa la forma universale delle cose, espressione dell’energia che pervade il

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Sud e metafisica

https://ilpensierostorico.com/sud-e-metafisica/

cosmo e che si incarna e manifesta nella grande varietà degli enti. Il culto di

Van Gogh verso il Sole è profondamente meridionale, profondamente ellenico,

una sorta di «adorazione perpetua» (p. 86), formula non a caso proustiana, con

la quale Palma accenna e conferma la costanza nella sua scrittura del grande

modello platonico della Recherche.

Se la vita di tutti, la vita sempre, «è luce e ombra», l’esistenza e l’arte di Van

Gogh mostrano quale e dove sia il  luogo privilegiato in cui la luce alberga,

«dove il Sole è» (p. 91).

Il  siciliano Piero Guccione prosegue e  conferma l’arte  metafisica di  Van

Gogh. La pittura di Guccione costituisce infatti «un lirico, sublime e metafisico

tributo meditante e orante alla sacralità del tutto, alla luce» (p. 129). Luce la

quale «nel silenzio imperioso delle acque» e in un «mare verticale, luminoso»

(136)  coglie  ancora  una  volta  l’universale  del  mare,  delle  rive,  delle  tante

sfumature che i cieli della Terra possono assumere di fronte alla varia potenza

e inclinazione dell’astro che ci illumina, delle albe, dei tramonti, di una notte

che al Sud è anch’essa in qualche modo sempre riverberante e limpida.

Della Sicilia e del Meridione sarebbe vano e sciocco negare la sostanza a

volte insostenibile del male, della miseria umana, della corruzione politica,

delle tante mafie che stritolano l’Isola e il  suo mare. Ma la Sicilia e il  Sud

rimangono sempre anche greci, rimangono e «sono metafisici perché sono e

saranno sempre oltre qualunque miseria umana, oltre qualunque dolore» (p.

143); consapevolezza che soltanto la meditazione filosofica e la prassi estetica

(pittura, narrativa, poesia) possono generare e offrire.

La meditazione metafisica più alta sui Greci e sul loro sogno luminoso che si

incarna anche in ciò che chiamiamo Μεγάλη Ἑλλάς, la Magna Grecia, la Grecia

oltre i confini dell’Oriente, questa meditazione è quella di un altro uomo del

meridione tedesco, di Martin Heidegger, anch’egli «un uomo del Sud» (p. 108).

Le scarpe di un contadino e i templi degli Elleni vengono posti da Heidegger

sullo stesso piano ontologico della manifestatività, dell’aprirsi al significato

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Sud e metafisica

https://ilpensierostorico.com/sud-e-metafisica/

che il mondo ha in sé e che la mente filosofica cerca di intendere, scoprire, dire.

Entrambi, scarpe e tempio, costituiscono infatti il mostrarsi del Sacro, che è la

vera  cifra  del  Sud.  Il  sacro  -  come  molte  indagini  antropologiche  hanno

mostrato  -  non  è  soltanto  un  atto  di  venerazione  rivolto  alle  potenze

dell’ignoto che sovrastano l’umano. Il sacro è anche furia, violenza e morte che

sprofonda e che rinasce. Ed è esattamente questo il punto che il libro coglie

nella triade del suo oggetto: Van Gogh, Heidegger, Guccione:

Il mondo come civiltà o una certa storia può anche scomparire ma

l’opera resta (nell’esempio di Heidegger, il tempio greco che resiste alla

dissoluzione della grecità, ovvero la civiltà che l’ha eretto). Così il mondo

di Van Gogh, che le scarpe da contadino richiamano, nella sua

dissoluzione storica resiste nell’opera che ne prolunga l’eco, con tutto il

simbolismo che porta con sé. In questo senso, l’opera d’arte di Van Gogh

considerata nella sua totalità richiama al mondo come la sacralità del

tutto, il farsi sacro da parte del mondo, di cui i dipinti non farebbero altro

che mostrare l’essenza nella verità metafisica del suo apparire estetico

(pp. 102-103).

Del pensare heideggeriano Palma evidenzia il radicarsi nel suolo della patria,

in una Heimat che prima di essere un luogo è il punto di equilibrio tra le forze

centripete  e  centrifughe  che  intramano  e  scuotono  sempre  e  ovunque  la

vicenda umana.

L’arte  e  la  filosofia,  la  cui  identità  nella  differenza  è  un  altro  dei  temi

fondamentali di questo libro, costituiscono dunque la parola sia concettuale sia

figurativa con la quale il mondo e il suo divenire dicono se stessi. Al di là del

dolore e della lezione di umiltà che esso sempre rappresenta, non soltanto il

mare  di  Guccione  ma  anche  la  luce  di  Van  Gogh  e  lo  slargo/radura

heideggeriana (la Lichtung) ci invitano a essere e a rimanere «pur con le nostre

modeste forze, l’intatta maestà» del mondo (p. 144), che nell’opera e nella

parola si raggrumano, ci consolano, sono.

https://ilpensierostorico.com/

