
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Senza ragioni per nascere. Salvare il pianeta da due nichilismi

https://ilpensierostorico.com/senza-ragioni-per-nascere-salvare-il-pianeta-da-due-nichilismi/

SENZA RAGIONI
PER NASCERE.
SALVARE IL
PIANETA DA DUE
NICHILISMI
Data: 15 Luglio 2025 - Di Alfonso Lanzieri

Rubrica: Pensare il pluriverso

Immagina un mondo dove la natura riprende lentamente il suo spazio, gli

animali vivono indisturbati e le foreste ricrescono là dove prima c’erano città e

strade. È questo, in estrema sintesi, il sogno del Voluntary Human Extinction

Movement  (VHEMT),  un  movimento  nato  negli  anni  ’90  che  propone  una

visione tanto radicale quanto, almeno nelle intenzioni, pacifica: l’estinzione

volontaria dell’umanità. A guidarlo è Les Knight (si tratta di uno pseudonimo),

ambientalista americano convinto che il miglior regalo che l’uomo possa fare

alla  Terra  sia  smettere  di  riprodursi.  Secondo  Knight,  ogni  nuova  nascita

contribuisce all’inquinamento, alla distruzione di ecosistemi e alla sofferenza

di miliardi di esseri viventi. La soluzione? Non fare figli. Non per odio verso

l’umanità, ma per amore del pianeta. Knight stesso ha preso questa decisione

da giovane, sottoponendosi a vasectomia a 25 anni. Da allora, ha dedicato la

vita  a  diffondere il  messaggio del  VHEMT, meritandosi  interviste  su molti

quotidiani,  compreso  il  “New  York  Times”  (23  novembre  2022),  al  quale

Knight ha specificato che il suo movimento non parla di suicidio o genocidio

«ma di smettere volontariamente di fare nuovi figli». Il motto del movimento è

chiaro: May we live long and die out, cioè che «possiamo vivere a lungo e poi

estinguerci».

Sotto certi aspetti, le posizioni del VHEMT trovano un terreno comune con

l’antinatalismo teorizzato, tra gli altri, dal filosofo sudafricano David Benatar.

https://ilpensierostorico.com/rubriche/pensare-il-pluriverso/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Senza ragioni per nascere. Salvare il pianeta da due nichilismi

https://ilpensierostorico.com/senza-ragioni-per-nascere-salvare-il-pianeta-da-due-nichilismi/

Questi  sostiene  che  venire  al  mondo  è  sempre  un  danno,  poiché  vivere

comporta  inevitabilmente  sofferenza,  perdita  e  desiderio  frustrato.  A

differenza del VHEMT, che si concentra soprattutto sull’impatto ambientale

della  presenza  umana,  l’antinatalismo  di  Benatar  si  fonda  su  un

esistenzialismo di stampo nichilista e pessimista.  Eppure si  respira un’aria

simile: «Quale risposta si dovrebbe dare alla difficile condizione umana?», si

chiede Benatar. La risposta è «desistere dal perpetuarla creando nuovi esseri

umani che inevitabilmente incorreranno nella stessa condizione. Ogni nascita

è una morte che attende di attuarsi». Da prospettive diverse, si giunge a una

conclusione simile:  non mettere al  mondo nuovi esseri  umani è un atto di

responsabilità, che può liberare dalla sofferenza e preservare ciò che resta del

pianeta. L’annientamento dell’umanità sarebbe in fondo una buona notizia,

come emerge anche dai racconti (molto belli) dello scrittore norvegese Peter

Zapffe,  pessimista  ontologico  e  altra  voce  significativa  del  panorama

antinatalista.  Zapffe paragona la specie umana a un animale preistorico,  il

cervo gigante. Per via evolutiva, questo cervo arrivò a sviluppare corna così

grandi e pesanti da non riuscire a sollevare la testa da terra, e di conseguenza si

estinse. Proprio il suo vanto fu la causa della sua scomparsa. Questo sarà anche

il destino degli esseri umani, secondo Zapffe: «La cognizione dell’uomo è il suo

distintivo  d’onore  assoluto,  ma  è  troppo  sviluppata  dalla  natura,

costringendoci a lottare per obiettivi che sono impossibili da raggiungere. La

nostra forte capacità cognitiva e l’impulso a riconoscere ci costringono quindi

alla disperazione e alla rovina – se vogliamo essere onesti e seguire il nostro

istinto cognitivo a oltranza».

Zapffe  è  uno  degli  ispiratori  riconosciuti  della  cosiddetta  “ecologia

profonda”.  Con lui  anche Arne Naess,  che nel  1975 scrive  il  fondamentale

articolo Il movimento ecologico: ecologia superficiale ed ecologia profonda. Una

sintesi,  nel  quale il  filosofo definiva i  caratteri  del  movimento dell’ecologia

profonda.  Tra questi  principi,  gioca un ruolo fondamentale  l’egualitarismo

biosferico, in base al quale tutti gli esseri hanno uguale diritto a vivere e a

realizzarsi,  pur  accettando  che  in  natura  esistano  conflitti  tra  specie  e

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Senza ragioni per nascere. Salvare il pianeta da due nichilismi

https://ilpensierostorico.com/senza-ragioni-per-nascere-salvare-il-pianeta-da-due-nichilismi/

individui.  Secondo  Naess,  quindi,  occorre  mettere  in  discussione  i  cardini

classici  dell’etica  occidentale  (dai  greci  alla  modernità,  passando  per  la

tradizione giudeo-cristiana) alla base dei modelli  di  sviluppo e del sistema

economico-sociale.  Il  reticolo  di  associazioni,  attivisti  e  accademici  che

sostengono  questa  visione  del  mondo,  ciascuno  con  le  proprie  sfumature

s’intende, è abbastanza vasto.

L’intero discorso lascia intravedere, ad avviso di chi scrive, un’inquietudine

sommersa, che si mostra più attraverso sintomi che in modo diretto. Si tratta

dell’inquietudine della “nascita”. Attraverso le leggi sul cosiddetto “fine vita”,

possiamo più o meno organizzare la nostra dipartita. Sul nostro ingresso nel

mondo, invece, non abbiamo alcun potere: non scegliamo se nascere o meno,

né in quali circostanze. Nascita e morte non sono del tutto simmetriche. Certo,

nella famosa argomentazione epicurea c’è del vero: quando ci sei tu, non c’è la

morte;  quanto  c’è  la  morte,  tu  non  ci  sei  più.  Tuttavia  abbiamo  tante

esperienze  anticipatrici  della  nostra  morte  lungo  il  corso  dell’esistenza:

all’origine di tali esperienze, però, ve n’è un’altra di cui non potevamo avere

nessuna anticipazione perché ogni esperienza, compresa l’anticipazione della

propria morte, è stata possibile a partire da quell’inizio che chiamiamo nascita,

che tutte le esperienze rende possibili. Dunque, secondo una certa sensibilità

che attraversa il nostro tempo (ma che in verità ha radici molto antiche), la

morte è in fondo una liberazione, la nascita un dono ambiguo.

Un  turbamento  simile  attraversa,  ad  esempio,  il  pensiero  di  Jean-Paul

Sartre.  Per  il  filosofo  francese,  l’uomo  è  condannato  a  essere  libero.

Condannato perché non si è creato da sé. Anche qui, la nascita è un fatto non

voluto, un’imposizione originaria. Mentre in un pensatore come Emmanuel

Levinas  essa  conduce  alla  responsabilità  per  l’Altro  (che  rappresenta

comunque un appello disturbante), in Sartre essa fonda una libertà tragica,

isolata, costretta a scegliere senza appigli. L’angoscia non è solo per ciò che

potremmo diventare, ma per il  peso di un’esistenza mai decisa, il  cui peso

dobbiamo  assumerci.  La  nascita  si  può  perfino  radicalmente  maledire.  Lo

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Senza ragioni per nascere. Salvare il pianeta da due nichilismi

https://ilpensierostorico.com/senza-ragioni-per-nascere-salvare-il-pianeta-da-due-nichilismi/

ricorda Nietzsche nella Nascita della tragedia, in cui viene raccontata l’antica

leggenda del re Mida che inseguì a lungo nella foresta il saggio Sileno e, una

volta raggiunto, gli chiese quale fosse la cosa migliore e più desiderabile per

l’uomo. Sileno rispose: «Stirpe miserabile ed effimera, figlio del caso e della

pena, perché mi costringi a dirti ciò che per te è vantaggiosissimo non sentire?

Il meglio è per te assolutamente irraggiungibile: non essere nato, non essere,

essere niente. Ma la cosa in secondo luogo migliore per te è morire presto».

Il punto cruciale nell’intrico di considerazioni raccolte fin qui, consiste nel

rendersi conto di come due posizioni antagoniste in realtà convergono in uno

spazio  essenziale.  Abbiamo  da  un  lato,  chi  saccheggia  il  pianeta  senza

preoccuparsi  delle  generazioni  future,  consumando  dissennatamente  le

risorse; dall’altro, chi – per ragioni morali o ecologiche – teorizza la necessità

di fermare la catena dell’umanità, proprio per salvare il pianeta e cancellare

l’infelicità. Entrambe le scelte, però, anche se si presentano come nemiche, negano

ai posteri la possibilità di esistere. Una domanda, dunque, si impone: è possibile

che si tratti di due forme speculari di nichilismo? Chi distrugge l’ambiente con

indifferenza o avidità sembra agire secondo un nichilismo passivo: quello che

Nietzsche aveva diagnosticato nella modernità, dove i valori si svuotano e il

senso si dissolve. L’essere umano diventa consumatore terminale della storia,

incurante del domani perché incapace di credere ancora in qualcosa. In questo

scenario, il futuro viene semplicemente cancellato per disinteresse. Dall’altro

lato,  l’antinatalismo  filosofico  e  l’ecologismo  radicale  (nella  sua  forma

misantropica)  sostengono  che  mettere  al  mondo  altri  esseri  umani  sia

moralmente sbagliato: per non infliggere sofferenza, o per evitare un ulteriore

danno al pianeta. In questo caso il futuro non è ignorato, ma rifiutato per una

sorta di eccesso di coscienza. È un nichilismo attivo, lucido, tragico: il futuro

non è rimosso, ma descritto con la sola lente della disperazione.

Il  filosofo Günther  Anders,  testimone degli  orrori  del  Novecento e  delle

minacce della tecnica, parlava della “vergogna prometeica”: quella sensazione

di  impotenza  e  insieme  invidia  che  l’uomo  prova  di  fronte  al  potere

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Senza ragioni per nascere. Salvare il pianeta da due nichilismi

https://ilpensierostorico.com/senza-ragioni-per-nascere-salvare-il-pianeta-da-due-nichilismi/

tecnologico,  che  ormai  lo  sopravanza  quanto  a  capacità  performative.  In

questo  senso,  l’antinatalismo  potrebbe  essere  figlio  di  un  mondo  in  cui

abbiamo paura di noi stessi. Smettere di procreare diventa l’unico modo per

“disinnescare la  bomba umana”.  Il  paradosso dei  paradossi,  però,  è  che il

rifiuto della  speranza possa configurarsi  anch’esso come un atto di  potere

estremo (antropocentrico al massimo), proprio mentre si denuncia il potere

distruttivo dell’uomo: decidere per gli altri che non ci sarà nessun altro. Un gesto

di  vera  umiltà  potrebbe  consistere,  invece,  nell’accettare  con  speranza  di

decentrarsi  rispetto  alla  libertà  dei  posteri,  mantenendo  responsabilmente

aperta per loro la possibilità di stare al mondo nel rispetto della vita di tutti gli

esseri e con un grammo di felicità in più. Quanti distruggono le risorse del

pianeta e quanti le vogliono salvare eliminando il consumatore, sono in fondo

attanagliati dalla medesima lacuna di speranza e dallo stesso scetticismo sulla

storia umana. È questo il terreno emotivo che accomuna cinici e millenaristi,

un terreno adatto a eradicare ma poco adatto a costruire, perché, arrivando al

fondo,  non  trova  motivi  per  farlo.  Ha  ragioni  per  morire  ma  non  per  far

nascere.

https://ilpensierostorico.com/

