&1, Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

RITORNO AGLI
ARTEFICI
DELL’IRLANDA
LIBERA (PARTE II)

Data: 29 Maggio 2023 - Di Mario Migliaccio

Rubrica: Letture

Partendo dall’ultimo dei discorsi in termini cronologici qui considerati, si
puo notare che nel “St. Patrick Address” di De Valera del 1943[1] — mentre lo
Stato Libero d’Irlanda teneva formalmente una posizione neutrale nella
Seconda Guerra Mondiale — e racchiuso non solo un manifesto programmatico
per una ideale Irlanda del futuro, ma anche il senso del legame che teneva
insieme il repubblicanesimo a la De Valera e le elaborazioni culturali e politiche
precedenti. Nel mezzo dello sfacelo generale rappresentato dal secondo
conflitto mondiale, le parole di De Valera riecheggiano quasi come uno strenuo
tentativo dell’allora Taoiseach (primo ministro) di proporre una “via
irlandese” al futuro, anzitutto del proprio paese. Il discorso in questione
presenta I’idea di un’Irlanda “felice, vigorosa, spirituale”, abitata da “persone
soddisfatte con un benessere frugale che dedichino il proprio tempo libero alle
cose dello spirito, [...] la casa, in breve, di un popolo che viva la vita che Dio
desidera che gli uomini vivano”. Questa visione — unita all’idea di una nazione
industriosa ma non troppo industriale come ’Inghilterra, atletica e casta al
contempo — si poneva per De Valera in continuita con il destino di quella che,
fin dai tempi di San Patrizio nel V secolo, si era contraddistinta come la “terra
di santi e studiosi”. Ma i suoi riferimenti erano anche e soprattutto piu vicini
nel tempo, dal momento che per lo statista, cento anni prima, il movimento
nazionale ottocentesco denominato Young Ireland aveva rappresentato una
spinta nazionale senza eguali, come non se ne erano viste “dalla eta d’oro della

ilpensierostorico.com

Ritorno agli artefici dell’Irlanda libera (parte II)

https://ilpensierostorico.com/ritorno-artefici-irlanda-libera-2/



https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

civilta gaelica”. Per De Valera, il perseguimento delle liberta politiche e
religiose, unite al risveglio dello spirito nazionale presente soprattutto nella
lingua gaelica, era stato merito successivamente della Gaelic League e degli
Irish Volunteers, che fra la fine del secolo XIX e I’inizio del XX avevano posto le
basi per una indipendenza irlandese da un punto di vista culturale, politico e
militare. Questo patrimonio avrebbe dunque dovuto ispirare “le future
generazioni” nella lotta per una Irlanda libera e, preme sottolinearlo, unita.

Proprio la Gaelic League, in effetti, fu I’associazione che piu contribui allo
sviluppo di una cultura nazionale indipendente, che, attraverso il recupero
della lingua e delle tradizioni (anche sportive) gaeliche, avrebbe fornito le basi
per la riunificazione, poi amputata, dello stato-nazione. Douglas Hyde
(1860-1949), accademico e poi uomo politico di famiglia anglicana, fu fra i
principali animatori della Gaelic League, e fu proprio lui a pronunciare, nel
1892 davanti alla “National Literary Society” di Dublino, un discorso sulla
“necessita di de-anglicizzare 1’Irlanda[2]”, ispirando cosi molti attivisti
culturali e politici del suo tempo. Il suo era espressamente un discorso volto
non gia a protestare contro “cio che € migliore negli inglesi”, ma piuttosto a
risvegliare cio che di piu originale e autentico v’era nella civilta gaelica,
partendo dalla lingua, e nella letteratura anglo-irlandese al fine di risvegliare
le piu originali forze vitali della nazione irlandese. Il suo discorso si pone
quindi come un preludio agli sviluppi del nazionalismo culturale del tempo,
senza pertanto sfociare nel nazionalismo etnico o politico, dal momento che il
messaggio fu rivolto tanto agli unionisti quanto ai nazionalisti, senza uno
scopo politico. In effetti, con la rapida escalation dovuta alla formazione dei
volontari per 1’Ulster unionista nel 1913, molti membri della Gaelic League
furono chiamati alle armi da Eoin MacNeill — accademico e rivoluzionario
irlandese che nel frattempo aveva avvicinato Sinn Féin e la Irish Republican
Brotherhood — sotto la bandiera degli Irish Volunteers, e Hyde non tardo a
farsi da parte, lasciando al professore di storia irlandese la presidenza della
Gaelic League. In qualita di accademico e rivoluzionario al contempo, MacNeill
vedeva nell’indipendenza irlandese un disegno storico preciso, radicato nella

ilpensierostorico.com

Ritorno agli artefici dell’Irlanda libera (parte IT)

https://ilpensierostorico.com/ritorno-artefici-irlanda-libera-2/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

tradizione ancestrale dell’Irlanda[3], pervenendo per forza di cose a una
“politica della storia”.

Altrettanto cosciente di cio era Patrick Pearse, avvocato, poeta e patriota
irlandese, leader degli Irish Volunteers e protagonista della celeberrima
ribellione di Pasqua del 1916. Pearse, che era stato un dinamico attivista della
Gaelic League nonché promotore di un’educazione gaelica nella St. Enda’s
School da lui fondata nel 1908, riconobbe nel 1913 i limiti della Gaelic League,
preludendo a una futura rivoluzione, dal tono politico e militaresco, nel testo
The Coming Revolution[4]. Nel testo appena citato emerge effettivamente la
consapevolezza di una futura lotta armata, e di una necessita a venire di
dirigere gli sforzi degli stessi movimenti socialisti, oltre che repubblicani,
verso una unica “Rivoluzione”. Eppure, Pearse annuncio la rivoluzione
riconoscendo il contributo indispensabile della lega per la conoscenza del
“volto” e dell’“accento” dell’Irlanda, e continuo la sua attivita di poeta e
scrittore fino a prima che le milizie della Corona lo giustiziassero nel 1916.
Proprio nel 1916, egli scrisse un testo molto evocativo The Spiritual Nation, in
cui elogio i suoi predecessori rivoluzionari Tone e Thomas Davis (Young
Irelander di famiglia protestante), attribuendo a quest’ultimo il merito di aver
concepito compiutamente I’Irlanda come unita nazionale organica, viva, dal
passato comune e dell’aspirazione indipendentista — ripudiando cosi le
soluzioni federaliste nell’Ottocento, e la causa della Home Rule negli anni ’10
del Novecento. Conscio delle difficolta operative di una soluzione
rivoluzionaria e della necessita di aggregazione, Pearse incontro presto sul suo
percorso un altro leader del grande sollevamento del 1916, anche lui martire
repubblicano, ovvero James Connolly, apparentemente molto diverso dal
mistico e poetico Pearse, in quanto socialista e grande agitatore sindacale nella
Dublino del primo Novecento.

Infatti, gia nel 1897, pur apprezzando 1’attivita del revivalismo culturale
gaelico, Connolly aveva espresso la necessita di unire a una rivoluzione
culturale una rivoluzione politica ed economica di stampo socialista. Eppure, in

ilpensierostorico.com

Ritorno agli artefici dell’Irlanda libera (parte II)

https://ilpensierostorico.com/ritorno-artefici-irlanda-libera-2/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

Socialism and Nationalism, Connolly, nel profetizzare la repubblica socialista,
pose fra le priorita la necessita di distruggere il “sistema di civilta brutalmente
materialistico” inglese, dal momento che, anche senza autorita politica, in tal
caso 'Inghilterra avrebbe perpetrato il suo dominio tramite le sue istituzioni
“capitaliste e individualiste”. All’alba della ribellione del 1916, e quindi della
sua morte, Connolly espose alcune sue riflessioni programmatiche
nell’articolo What Is A Free Nation?[5]. Nel testo in questione, egli sottolineo la
necessita di un’Irlanda libera in Europa, e per libera egli la intendeva dotata di
uno stato capace di controllare risorse e poteri, porti e infrastrutture, ma anche
interventi statali quali le misure protezionistiche — rievocando le teorie a la
List del fondatore stesso di Sinn Féin, Arthur Griffith. Al percorso di Connolly e
dei socialisti irlandesi, riuniti nella Irish Citizen Army, era legato anche quello
di Constance Markiewicz, donna illustre del movimento repubblicano
femminile irlandese Cumann na mBan. Anche lei partecipo al sollevamento di
Pasqua del 1916, venendo in seguito incarcerata. I suoi scritti sono intrisi di un
ardore notevole per la causa della liberta nazionale, con un tono che riunisce
religiosita, antimperialismo e devozione al movimento repubblicano.

Due figure, fra le innumerevoli altre, che si vogliono infine evocare nel
presente testo sono W.B. Yeats e Michael Collins. Quanto al poeta W.B. Yeats,
egli fu considerato dallo stesso T.S. Eliot come una figura imprescindibile per il
suo tempo, oltre a esser stato uno dei massimi esponenti del revival gaelico.
Eppure, W.B. Yeats e una delle figure piu contraddittorie fra quelle finora
menzionate, data anche la sua apertura al modernismo che lo porto a lavorare
a stretto contatto con Ezra Pound fra il 1913 e il 1915. Di madre protestante, e
lui stesso ammiratore dei migliori autori anglo-irlandesi oltre che dei “begli
edifici del diciottesimo secolo”, egli fu un grande promotore della causa della
nazionalita irlandese. I suoi componimenti sono pregni di riferimenti alla
mitologia gaelica, all’eroe Ci Chulainn per esempio, ma anche a figure come
Burke e Grattan. Decisamente meno sensibile al retaggio cattolico riscontrabile
in molti nomi illustri della causa nazionale (Pearse, De Valera e Collins fra gli
altri), W.B. Yeats dimostro un’apertura anche alla mitologia indiana,

ilpensierostorico.com

Ritorno agli artefici dell’Irlanda libera (parte IT)

https://ilpensierostorico.com/ritorno-artefici-irlanda-libera-2/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

all’occultismo e ai classici greco-romani, oltre che rinascimentali. Fu su questa
convergenza di influenze e di paradossi, quindi su W.B. Yeats, che ricadde la
responsabilita di rappresentare la cultura letteraria irlandese nel consesso
mondiale dedicato alla razza irlandese nel gennaio del 1922 a Parigi, subito
dopo la nascita dello Stato Libero.

Michael Collins, rivoluzionario irlandese fra i pit noti nonché inviato nel
momento della negoziazione del trattato anglo-irlandese nel 1921, espresse le
sue idee sulla “Irlanda ideale”, fra gli altri testi, in The Path to Freedom[6],
prima di finire vittima degli odi innescatisi con la guerra civile nel 1922. Un
carattere presente nel testo, e che contraddistingue la maggior parte degli
approcci dei nazionalisti irlandesi dell’epoca, e il carattere spirituale e
culturale della nazione irlandese, in senso quasi herderiano. In effetti, per
Collins, la via per la liberta consisteva proprio nel riscoprire i caratteri
costituenti la civilta gaelica, che gia era stata capace di assorbire e assimilare
nel suo seno altri popoli. Se quindi Collins era cosciente della sopravvivenza
delle comunita gaeliche nei remoti villaggi dell’Irlanda dell’ovest, per lui era
importante “diventare gaeli di nuovo” nel resto dell’Irlanda, costruendo “una
nuova civilta sulle fondazioni della vecchia”. E a questa nuova civilta, Collins
attribuiva una valenza spirituale, certo, ma anche dei caratteri piti concreti
quali: la democrazia in economia, intesa come un incentivo alla libera industria
nel divieto pero di concentrazioni monopolistiche; la preminenza e il supporto
governativo della infine restaurata lingua gaelica per rinvigorire la nazione in
aggiunta all’impulso agli sport tradizionali, senza che cio si trasformasse in
dirigismo o, peggio, in commercializzazione della linfa vitale del popolo.

Le derive confessionali dell’Irlanda degli anni ’30, denunciate e osteggiate
da W.B. Yeats fra gli altri, rendono poco 1’atmosfera che si respirava in Irlanda
nel tempo dei centenari prima evocati, e che é rispecchiata piuttosto nel testo
di proclamazione della Repubblica del 1916. Ancor meno si capirebbe lo spirito
col quale molti dei personaggi finora menzionati andarono incontro alla morte
tenendo in conto i paradigmi politici e culturali del nostro tempo. Nondimeno,

ilpensierostorico.com

Ritorno agli artefici dell’Irlanda libera (parte IT)

https://ilpensierostorico.com/ritorno-artefici-irlanda-libera-2/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

nel suo carattere riassuntivo, questo testo ha voluto ricordare non solo
Peterogeneita del movimento nazionale irlandese, ma anche la forza delle idee
di quanti, piu di cent’anni fa, lottarono, con risorse economiche e
demografiche limitate, contro uno dei piu grandi imperi della storia.

NOTE

[1] “The Ireland That We Dreamed Of”, discorso di Eamon de Valera, 17
marzo 1943, RTE Archives,
https://www.rte.ie/archives/exhibitions/eamon-de-valera/71912/4-address-b

y-mr-de-valera/ (consultato il 13 maggio 2023).

[2]1 D. Hyde, “The Necessity for De-Anglicising Ireland”, discorso del 25
novembre 1892.

[3] E. Johnston, “Eoin MacNeill the Historian”, in History Hub Special, UCD,
2013.

[4]1 P. PPearse, “The Coming Revolution”, 1913, CELT UCC,
https://celt.ucc.ie/published/E900007-003/textoo1.html (consultato il 14
maggio 2023).

[5]1 J. Connolly, “What Is A Free Nation?”, 1916, Marxsists.org,
https://www.marxists.org/archive/connolly/1916/02/whtfrnat.htm

(consultato il 14 maggio 2023).

[6] M. Collins, The Path to Freedom, 1922, Mercier Press.

ilpensierostorico.com

Ritorno agli artefici dell’Irlanda libera (parte II)

https://ilpensierostorico.com/ritorno-artefici-irlanda-libera-2/


https://www.rte.ie/archives/exhibitions/eamon-de-valera/719124-address-by-mr-de-valera/
https://www.rte.ie/archives/exhibitions/eamon-de-valera/719124-address-by-mr-de-valera/
https://celt.ucc.ie/published/E900007-003/text001.html
https://www.marxists.org/archive/connolly/1916/02/whtfrnat.htm
https://ilpensierostorico.com/

