&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

RISCHIO ATOMICO:
CONSIDERAZIONI
SULL’ESSERE E
SUL NULLA

Data: 14 Ottobre 2022 - Di Alfonso Lanzieri

Rubrica: Letture

Nell’apertura del suo libro Il principio responsabilita. Un’etica per la civilta
tecnologica (1979) Hans Jonas scriveva: «La consapevolezza che le promesse
della tecnica moderna si sono trasformate in minaccia, o che questa si e
indissolubilmente congiunta a quelle, costituisce la tesi da cui prende le mosse
questo volume». Chi conosce anche solo superficialmente il discorso condotto
da Jonas nel testo citato ne sa riassumere la premessa di fondo: la tecnica
contemporanea consegna all’uomo una potenza distruttiva tale da richiedere
I’elaborazione di una nuova etica, capace di pensare con categorie all’altezza
della sfida posta.

Dopo Hiroshima e Nagasaki (ma si puo pensare anche alle conseguenze
nefaste di altri apparati tecnologici), infatti, 1’ipotesi dell’annientamento
totale sia della specie umana sia di altre specie viventi non é piu fantasia
distopica ma uno sbocco possibile della storia umana. Tale “possibile
impossibilita” ha fatto entrare ’'uomo in una fase inedita della propria storia,
che richiede un’altrettanta inedita riflessione morale. L’etica tradizionale,
infatti, considera la condizione umana come data e sulla base di questa
determina cio che é bene e male. Nel mondo di Kant — che Jonas prende come
interlocutore privilegiato — la natura era vista come lo sfondo immutabile e
sostanzialmente intangibile dell’agire umano. Certo, la tecnica aveva
modificato molto la vita dell’uomo e trasformato in parte la faccia della terra,
ma i rapporti di forza tra uomo e natura pendevano ancora molto saldamente

ilpensierostorico.com

Rischio atomico: considerazioni sull’essere e sul nulla

https://ilpensierostorico.com/rischio-atomico/



https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

dalla parte della seconda e le azioni umane mai avrebbero potuto mettere in
forse ’esistenza di homo sapiens. Per ’etica tradizionale, insomma, «il bene o
il male, di cui si doveva occupare ’agire, si manifestava nell’azione, nella
prassi stessa oppure nella sua portata immediata e non era oggetto di
pianificazione a distanza. Questa prossimita dei fini valeva per il tempo come
per lo spazio. Il campo effettivo dell’azione era ristretto».

Sulla base di queste premesse — che qui abbiamo potuto rendere in forma
semplificata —-Jonas mostra i limiti dell’etica kantiana nel tempo presente. La
prima formulazione dell’imperativo kantiano, infatti, e «Agisci in modo tale
che la tua massima possa valere come legge universale». Orbene, il concetto di
possibilita qui adoperato — € questa la critica di Jonas - € meramente logico
non morale: che un’azione porti alla cessazione dell’umanita o al fatto che le
generazioni presenti ottengano la propria felicita a discapito della
sopravvivenza delle generazioni future non e de iure in contraddizione logica
con ’imperativo kantiano. Da una parte, infatti, ¢’e un futuro non ancora
avvenuto, dall’altra, un presente certo: «Il sacrificio del futuro per il presente
non e, sul piano logico, piu confutabile del sacrificio del presente per il futuro».
Cio che rende oggi ’apparato kantiano bisognoso di integrazioni, a giudizio di
Jonas, e la mancanza di reciprocita tra i due attori morali (presente e futuro).
Un imperativo adeguato a un agire umano che ha pesanti ripercussioni sul
futuro puo essere riformulato, secondo Jonas, in questo modo: Agisci in modo
tale che le consequenze della tua azione siano compatibili con la permanenza di
un’autentica vita umana sulla terra.

Da quanto detto, per Jonas risulta che la totalita degli interessi messi in
gioco nella scommessa del progresso tecnologico acquista un senso
incomparabilmente piu ampio di cio che altrimenti e in gioco nelle decisioni
umane:

Il capo politico, anche quando nell’ora fatale rischia ’intera esistenza
della sua tribti, della sua citta, della sua nazione, sa che comunque dopo
la loro eventuale distruzione continueranno a esistere sulla terra

ilpensierostorico.com

Rischio atomico: considerazioni sull’essere e sul nulla

https://ilpensierostorico.com/rischio-atomico/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

un’umanita e un mondo della vita. [...] Ma neppure per salvare la propria
nazione ’'uomo di Stato ha il diritto di impiegare dei mezzi che possano
distruggere ’umanita. [...] Infatti esiste un incondizionato dovere
dell’umanita ad esserci, che non va confuso con il dovere condizionato di
esistere di ogni singolo.

In sintesi: non si deve mai fare dell’esistenza dell’umanita una posta in gioco
nelle scommesse dell’agire. In special modo per la minaccia nucleare — della
quale si e tornati a parlare nelle ultime settimane -il discorso di Jonas appare
di drammatica attualita. Soprattutto se lo si integra con le prospettive di
Gilinther Anders. Per quest’ultimo, con la costruzione della bomba atomica
I’'umanita ha fatto un salto nell’assoluto, facendosi onnipotente come Dio,
seppur in forma negativa: al posto del potere della creatio ex nihilo, a noi ora e
data la potestas annihilationis, la facolta di ridurre tutto a niente e per di piu
senza possibilita di ritorno. Il salto e irrevocabile. Nel 1945, insomma, tutto e
cambiato per sempre: non perché abbiamo sganciato la bomba, ma perché
abbiamo definitivamente stabilito che possediamo la “ricetta” per fabbricarla.
E 1’idea che conta: I’eta atomica ¢ “platonica”, dice Anders, non
“materialistica”. In altre parole — e questa e la conseguenza piu inquietante
delle riflessioni andersiane — il ricatto nucleare puo avere una durata
indefinita, anche oltre un ipotetico disarmo atomico totale (auspicio utopico al
momento).

Non ¢ un caso che il discorso tocchi le categorie metafisiche di “essere” e
“nulla”. Infatti la posizione di Jonas, al suo fondo, riprende e sviluppa un
principio cardine di tutta la tradizione filosofica: I’essere ¢ migliore del nulla.
Esistere e un bene in sé. Tali questioni in altri contesti possono sembrare
astratte sentenze di scuola, ma per noi oggi, alla luce della concreta possibilita
di annichilire per sempre il mondo dell’'uomo, diventano domande pressanti.
Potremmo infatti proporre un semplice esperimento mentale. Ipotizziamo che
ogni Stato sulla Terra sia detentore di un arsenale atomico tale da poter
causare la fine dell’uomo in pochi momenti premendo un pulsante.

ilpensierostorico.com

Rischio atomico: considerazioni sull’essere e sul nulla

https://ilpensierostorico.com/rischio-atomico/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

Ipotizziamo anche un accordo internazionale, in virtu del quale tutti gli Stati
s’impegnano a non far uso dell’atomica, basato sulla riconosciuta convenienza
globale a continuare a esistere anziché no. Ipotizziamo ancora che, a un certo
punto, un dittatore sadico e spregiudicato (che magari ha preso troppo sul
serio Schopenhauer e si & convinto che il non essere sia meglio dell’essere) si
dissoci dal patto e chieda all’umanita tutta di accettare una odiosa condizione
di schiavitu e sottomissione al suo potere, altrimenti distruggera sé stesso e
I’intera razza umana premendo il pulsante atomico. Il dittatore fa sapere che
ogni risposta con armi convenzionali scatenera la reazione nucleare. Che fare?

D’accordo, € assai improbabile che una situazione del genere si verifichi,
tuttavia gli esperimenti mentali possono essere utili a far emergere le domande
radicali. Nell’esempio fatto, sarebbe giusto o no condannare la generazione
presente e futura a una vita di sofferenze indicibili pur di conservare 1’essere?
Nell’ottica di Jonas dovremmo rispondere di si. Tuttavia, se siamo onesti con
noi stessi, dobbiamo dirci che, pur magari concordando, la risposta ha un
retrogusto assai amaro. Forse, a parere di chi scrive, nel quadro di Jonas e nella
tradizione metafisica cui fa riferimento, sembra troppo poco pensato il
problema del come dell’essere.

Tale come non puo essere trascurato con troppa leggerezza. Faro un paio di
esempi. Un uomo ricco gira per la citta esibendo il suo benessere indossando
un abito costoso. A un certo momento si imbatte in un povero che chiede
insistentemente aiuto perché ha fame. L’uomo ricco, seccato, si fa dare un
panino gourmet da un negoziante e lo lancia con fastidio e disprezzo verso il
povero. Quest’ultimo raccoglie e mangia. Se descrivessimo ’accaduto in
termini puramente cartesiani, magari in codice binario, dovremmo parlare di
un affamato che finalmente si sazia grazie al ricco. Un caso di esercizio di
carita. Tuttavia il come (che spesso sfugge alle formalizzazioni) ha pervertito
completamente il senso dell’azione: alla sensibilita del nostro spirito (si, la
percezione e anche dello spirito non solo dei centri nervosi) quel modo
ripugna, € il contrario della carita. Ancora. Una persona mi deve dei soldi ma si

ilpensierostorico.com

Rischio atomico: considerazioni sull’essere e sul nulla

https://ilpensierostorico.com/rischio-atomico/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

rifiuta di onorare il debito legalmente contratto; allora prendo una pistola e
decido di farmeli restituire minacciandolo. Nonostante quei soldi mi spettino
di diritto, il tribunale (e la morale) condannerebbe certamente il modo da me
scelto per farmeli restituire. Anche quando si tratta del nostro proprio c’e un
modo di esigere che offende la giustizia.

Gli esempi scelti sono sicuramente un po’ al di sotto della gravitas del tema,
ma spero siano serviti almeno a mostrare che c’e un come che non puo essere
facilmente separato dal che cosa. Non possiamo posporre la deontologia
all’ontologia con troppa disinvoltura (per i filosofi: chi scrive non vuole
comunque seguire Lévinas). In altri termini — cito un’espressione del teologo
Pierangelo Sequeri decontestualizzandola — non € lecito evitare la domanda:
come dev’essere ’essere per essere come deve? L’umiliazione del cibo scagliato
con elitario disprezzo dal ricco contro il povero sara per sempre ingiusta,
anche quando I’universo smettera di esistere. Su questo 1’ottimismo metafisico
e il pessimismo metafisico, a nostro avviso, dovrebbero accettare di parlarsi un
po’ di piu.

A ben pensarci, si tratta forse di un problema che abbiamo gia affrontato
durante la pandemia (ammettiamo che 1’analogia col problema nucleare sia
debole, tuttavia possiamo mantenerla): quanto possiamo sacrificare del come
della nostra vita affinché il livello della sua protezione sia giustificabile? Puo
darsi che la risposta sia: “tutto”, purché se ne accettino poi tutte le
conseguenze. Ad ogni modo, il nostro obiettivo non e rispondere ma segnalare
una questione che ci sembra poco riflettuta. Potremo essere accusati, con
qualche ragione, di aver solo fatto domande senza fornire alcuna indicazione
pratica. Tuttavia, posto che cio che abbiamo detto abbia un qualche senso,
pensiamo che almeno chiarirsi sinceramente su cio che € in gioco sia
essenziale in tempi come questi.

ilpensierostorico.com

Rischio atomico: considerazioni sull’essere e sul nulla

https://ilpensierostorico.com/rischio-atomico/



https://ilpensierostorico.com/

