&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

LA RELIGIONE
ALLA PROVA DI
DARWIN

Data: 20 Marzo 2023 - Di Giovanni Altadonna

Rubrica: Letture

Recensione a: Evoluzione e religioni. Un rapporto complesso, a cura di S.
Forestiero, Carocci, Roma 2015, pp. 175, € 18,00.

I biologi ripetono spesso, e non a torto, che la teoria dell’evoluzione, pur
essendo controintuitiva sotto molti aspetti, ha la particolarita di essere
considerata facilmente comprensibile da un pubblico la cui nozione della teoria
poggia pero su pregiudizi e fraintendimenti tali da eclissare i concetti, gli
argomenti e le implicazioni metafisiche su cui si fonda davvero il darwinismo.
Allo stesso modo, e fin troppo diffusa nel senso comune una visione
stereotipica della tensione fra evoluzionismo e religioni, come se essa possa
ridursi al contrasto fra letteralismo biblico e scoperta del tempo profondo, o
tra fissismo e trasformismo.

La lettura del volume collettaneo curato da Saverio Forestiero (Evoluzione e
religioni. Un rapporto complesso) offre un utile strumento per fare chiarezza su
questi punti. Il libro mira infatti a «rendere disponibile a un piu vasto pubblico
di lettori la trattazione di due diverse questioni: la comprensibilita della teoria
dell’evoluzione e la valutazione della sua compatibilita con alcune grandi
religioni: ’ebraismo, il cristianesimo cattolico, il cristianesimo valdese,
’islamismo, I’induismo» (pp. 8-9). Cio che rende questo testo un riferimento
valido anche per il lettore non specialista e ’attenzione riservata alla
disambiguazione dei termini che costituiscono i poli della trattazione:
“evoluzione” e un concetto non privo di difficolta; mentre fra le “religioni”,
nella loro pluralita e diversita diacronica e sincronica, non c’é consenso circa le

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

risposte alle sfide teoretiche e culturali poste dal darwinismo. E alla luce di
queste premesse che il volume intende affrontare il quesito: «esiste
un’intrinseca incompatibilita tra la teoria dell’evoluzione e le religioni?» (p. 9).
Il lettore comprendera, nell’arco dei sei capitoli di cui la miscellanea e
composta, la pertinenza del sottotitolo: “complessita” e la chiave di lettura
adeguata per un fenomeno rilevante nella storia della cultura dalla meta del
XIX secolo a oggi, qual e il rapporto fra religioni e teoria dell’evoluzione.

Nel primo capitolo, Capire I’evoluzione, Saverio Forestiero conduce una
sintetica e accurata operazione di debunking (a livello lessicale, teoretico,
semantico ed epistemologico) dei principali malintesi riguardanti 1’evoluzione,
intesa come fenomeno e come teoria. Egli dapprima spiega I’ambiguita di
fondo dell’etimo evolutio, originariamente indicante lo sviluppo progressivo,
finalizzato e predeterminato dell’individuo (ontogenesi) e solo
successivamente adottato in riferimento a un processo contingente, sovra-
individuale e impredicibile (filogenesi). Dopodiché sottolinea ’importanza
della variazione genetica quale “materia prima” dell’evoluzione e precisa il
ruolo ricopertovi dalla casualita e dalla necessita, ribadendo il carattere
evenemenziale o storico della filogenesi. La contingenza storica e infatti una
nozione cruciale al fine di comprendere il processo evolutivo; eppure essa e
probabilmente la piu difficile da accettare (come si avra modo di riscontrare
anche in seguito). D’altra parte, sembra arduo emendare assunti erronei quali
la credenza che 1’evoluzione sia una dinamica che interessa gli individui
(piuttosto che le popolazioni), ’equivalenza fra evoluzione e progresso,
I’identificazione nella selezione naturale di un meccanismo legato a un
progetto. L’autore sostiene che 1’ultima di tali misconcezioni sia legata al fatto
che la selezione naturale e invero un concetto contro-intuitivo, che richiede
una costante attenzione volta a separarlo da implicazioni teleologiche (in
particolare quelle insite nel termine “adattamento”; sorto, com’e noto, in un
contesto pre-darwiniano). Infine, Forestiero identifica con perspicuo rigore
teoretico quattro «punti critici» (p. 35) attorno a cui si sono sviluppate le teorie
evoluzioniste: 1’idea che il cambiamento dei viventi e reale e sostanziale;

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

I’emancipazione dall’approccio tipologico; la scoperta del tempo profondo; la
spiegazione razionale della teleonomia dei viventi. Essi costituiscono
altrettanti catalizzatori della tensione metafisica fra evoluzionismo
darwiniano e religioni.

Il secondo capitolo illustra la storia dei rapporti fra la teoria di Darwin e la
religione ebraica. In Ebraismo e teoria dell’evoluzione, Gianfranco Di Segni
dedica ampio spazio alla ricezione dell’evoluzionismo da parte dei rabbini
italiani dell’Ottocento, evidenziando come gia all’indomani della
pubblicazione dell’Origine delle specie le reazioni a Darwin nel mondo ebraico
fossero alquanto varie, ammettendo talora anche «la possibilita della
convivenza di entrambi i punti di vista, quello religioso e quello scientifico, ma
in sfere separate, la posizione che un secolo dopo verra chiamata da Stephen J.
Gould, il grande evoluzionista scomparso di recente, con il termine “i due
magisteri non sovrapposti”» (p. 44). L’autore riscontra come tendenze ad
armonizzare la tradizione ebraica e la teoria dell’evoluzione fossero presenti
anche fra i rabbini di ambito mitteleuropeo nel XIX secolo; nonché, ancora
all’inizio del Novecento, in Rav Abraham I. Kook e in Rav Isaac Halevi Herzog.
Rav Di Segni registra successivamente un’inclinazione reazionaria
dell’ebraismo ortodosso alla teoria dell’evoluzione, verificatasi a partire dalla
meta del XX secolo; ma precisa che attualmente «la posizione dei biologi ebrei,
credenti e osservanti (fra i quali includo me stesso), e fondamentalmente
diversa [...]. I biologi sono [...] in genere molto piu pronti ad accettare la
ragionevolezza della teoria dell’evoluzione» (p. 53).

Al di 1a di questa ricostruzione storiografica, cio che € degno di nota nel
saggio in esame e la meticolosa disamina delle ragioni che sottendono il rifiuto
della teoria dell’evoluzione darwiniana:

Non si tratta soltanto del fatto che la scienza ci da una descrizione
diversa dall’interpretazione letterale del testo biblico. Se fosse solo questo
il problema, allora, cosi come i (pochi) riferimenti biblici che parlano di
una mobilita del Sole o della fissita della Terra sono stati interpretati in

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/


https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

modo non letterale, ugualmente si potrebbe fare per i primi capitoli della
Genesi che parlano della creazione del mondo. [...] Ma spiegare in modo
non letterale il testo biblico non sarebbe sufficiente. Alla base della teoria
dell’evoluzione c’e infatti la nozione di caso e contingenza: ’evoluzione
seqgue vie imprevedibili. Per utilizzare la famosa immagine di Stephen ].
Gould, se riavvolgessimo indietro il film della storia della vita sulla Terra
e lo facessimo ripartire in avanti, non otterremmo di nuovo lo stesso film.
E noi umani molto probabilmente, dice Gould, in questo film non ci

saremmo (pp. 55-56).

Di Segni identifica correttamente la principale criticita posta dal darwinismo
(e dal neodarwinismo) nei confronti della teologia giudaico-cristiana (e invero
di qualsiasi Weltanschauung teleologica e antropocentrica): la non predicibilita
legata alla contingenza storica. «Se siamo frutto del mero caso e della
contingenza, che senso ha parlare di Creatore? E questa in effetti una
formidabile difficolta» (p. 57). Di fronte ad essa 1’autore propone due possibili
soluzioni teologiche: sostenere che il caso che interviene nell’evoluzione
biologica e solo apparente; oppure affermare che il caso, pur essendo reale,
non contraddice la concezione religiosa. In conclusione, Di Segni scrive: «Molti
dei problemi che sorgono nel tentativo di conciliare la teoria dell’evoluzione
con ’ebraismo hanno origine dall’enfasi posta nel concetto di Dio come
Creatore del mondo. [Ma] il Dio che si rivela a Israele e il Dio della storia, non
quello della natura» (p. 63). Ritornare al nucleo della teologia ebraica, ovvero
alla relazione tra Dio e ’umanita, piuttosto che soffermarsi sull’origine
dell’uomo, ¢ la ragionevole proposta di Rav Di Segni per conciliare ebraismo e
teoria di Darwin.

Il capitolo terzo, Modelli teologici della teologia cattolica che hanno resistito
alle teorie evoluzioniste, € a firma di Carlo Molari. Egli sostiene che le diverse
reazioni in ambito cattolico alle «teorie evoluzioniste moderne» (p. 69), con
cio intendendo principalmente il darwinismo ma non solo, dipendano da tre
modelli teologici tradizionali: la visione statica della realta, il letteralismo

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

biblico, il modo in cui si concepiva 1’azione di Dio nella creazione e nella storia.
Scrive ’autore: «Il cambiamento avvenuto in questi ambiti ha consentito
’accoglienza delle teorie evoluzioniste. La teologia cristiana ha ricevuto
benefici notevoli da questo passaggio culturale e ha raggiunto acquisizioni che
rimarranno anche se le teorie evolutive saranno superate» (ibidem). Molari
descrive dettagliatamente le complesse dinamiche che hanno condotto, dopo
numerose reazioni di condanna e di censura, ad una generale accettazione
dell’evoluzionismo da parte del magistero della Chiesa. E opportuno ribadire
che ’analisi dell’autore pertiene all’evoluzionismo in senso lato, e non
strettamente alla teoria dell’evoluzione darwiniana. Cio emerge con particolare
evidenza quando Molari, affrontando le implicazioni dell’evoluzione per la
teodicea, riassume la risposta di Teilhard de Chardin al problema del male:
«L’imperfezione [...] appare come una necessita dello sviluppo e il male si
presenta come lo scotto pagato dalle cose per giungere alla loro perfezione» (p.
86). Non solo questa tesi e sideralmente distante, a livello metafisico ed
epistemologico, dall’evoluzione darwiniana; 1’adesione all’ortogenesi
finalistica di Teilhard comporta un ripensamento profondo della stessa
teologia cattolica tradizionale: «Spontanea sorge a questo punto la domanda:
poteva Dio creare il mondo senza male? La risposta, in prospettiva evolutiva, &
no, perché Dio non é onnipotente nella creazione e nella storia!» (p. 87). Cio
conferma che una teoria evoluzionistica compatibile (non senza compromessi
concettuali importanti) con la teologia cattolica non puo che essere soltanto un
evoluzionismo teista come quello di Teilhard de Chardin, che poco ha a che fare
con la teoria di Darwin in quanto ne espunge tutti quei nuclei metafisici
inaccettabili per una religione rivelata (caso, contingenza, materialismo
naturalistico) mantenendo invece una filosofia della storia progressiva e
teleologica.

Nel quarto capitolo, Il Creatore, il caso e la necessita. La teologia di fronte a
Darwin nel XXI secolo, Fulvio Ferrario offre una puntuale analisi delle risposte
adottate dalle Chiese cristiane ai problemi teologici posti dal darwinismo,
contestualizzandole nel piu generale rapporto fra fede e scienza: una relazione

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

complessa, nella quale, oltre a contrasti ideologici, emergono questioni
rilevanti che la teologia non puo ignorare. L’autore evidenzia come parte del
dibattito sia inquinato da un lato dalla debolezza delle argomentazioni
dell’ateismo scientifico di estrazione neodarwiniana (che ha in Richard
Dawkins uno dei suoi esponenti piu rappresentativi), dall’altro dalle pretese
dei fondamentalisti religiosi di sostituire I’evoluzionismo darwiniano con
forme di pseudoscienza quali il “creazionismo scientifico” e 1’Intelligent
Design. Contro le posizioni scientiste di taluni neodarwiniani, Ferrario
puntualizza che essi hanno una nozione di fede diversa da quella della teologia
e che quest’ultima possiede strumenti e metodi razionali, la cui fecondita
emerge dal modo esauriente con cui il teologo valdese isola «il cuore della sfida
dell’evoluzionismo alla fede cristiana in Dio creatore» (p. 92): ovvero che,
mentre «la fede [...] afferma che non solo all’inizio cronologico, ma all’origine
ontologica dell’universo e della vita [...], vi e la volonta benevola del Padre di
Gesu Cristo», i dati e le teorie della biologia moderna indicano che «non € dato
vedere alcun progetto» (p. 96). Ferrario, pur ritenendo del massimo interesse
la teoria gouldiana dei Nonoverlapping Magisteria, sostiene (a giudizio di chi
scrive, correttamente) che: «Per una posizione agnostica come quella di Gould
la sana distinzione dei piani puo anche essere sufficiente: non ritengo pero che
lo sia per la fede cristiana» (p. 95), in quanto quest’ultima «formula
affermazioni che riguardano anche il rapporto tra Dio e questo mondo, lo
stesso mondo di cui parla la scienza» (ibidem). Dopodiché 1’autore osserva che
le questioni metafisiche su cui divergono le posizioni della teologia e del
darwinismo (1’antropocentrismo ontologico e il problema del male) «non sono
strutturalmente nuove», e tuttavia «costituiscono una drammatica
radicalizzazione di interrogativi che attraversano l’intera storia del pensiero
cristiano» (p. 97).

A proposito della teodicea, Ferrario riconosce acutamente 1’insufficienza
della soluzione teilhardiana, la cui teleologia aggira, piuttosto che affrontare,
la sfida posta dal darwinismo; il quale «presenta una realta attraversata da una
quantita di sofferenza insensata, da rendere, per dirla prudentemente, non

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

evidente la possibilita di qualunque interpretazione che rinvii alla volonta del
Dio cristiano» (p. 103). L’autore, ricordando lo spazio dedicato a questo
problema in Giobbe e Qohelet, sottolinea che anche «in questo caso [...] la
visione darwiniana del mondo amplifica e radicalizza un punto di vista
solidamente presente nella storia spirituale del genere umano e gli fornisce un
significativo riferimento scientifico» (pp. 104). Ferrario conclude affermando
che il lavoro della teologia rispetto alla domanda della teodicea «non puo
consistere nella pretesa di eliminare quest’ultima, bensi: a) nella sua
trattazione critica; b) nella sua integrazione nella narrazione dell’esistenza
credente di fronte a Dio» (p. 107).

Il capitolo quinto, Scienza sacra e teoria dell’evoluzione, riassume la posizione
del mondo islamico sulla teoria di Darwin. Yahya Pallavicini chiarisce in via
preliminare il peculiare significato che per i musulmani assumono le nozioni di
creazione, uomo, scienza. L’autore rimarca che per la religione islamica
’intelletto «non e [...] orientato soltanto alla conoscenza cosmologica relativa
alla creazione, ma soprattutto alla conoscenza sacra per eccellenza, la
conoscenza di Dio stesso che attraverso la creazione dei mondi vuole essere
conosciuto» (p. 113). Ne deriva un’incompatibilita di fondo dell’Islam con le
implicazioni del darwinismo che contrastano lo statuto ontologico privilegiato
dell’uomo e una visione teleologica del mondo: 1’autore individua
coerentemente «il ruolo del caso e della contingenza» (p. 115) fra i principali
motivi di rifiuto della teoria darwiniana in ottica musulmana.
L’interpretazione teologica della realta comporta una dicotomia (donde il
titolo del saggio) fra scienza sacra e teoria dell’evoluzione; fra “scienza
veridica” e “scienza illusoria”:

E importante capire che la natura delle cose per un musulmano non si
discosta dalla relazione attiva che queste hanno per la sua vita sacrale.
Una conoscenza o una scienza scollegata da questa dimensione sarebbe
per un credente inutile, poiché verrebbe meno la dimensione simbolica
della realta per la quale le cose non sono solo cio che appaiono o cio cui

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

possono essere utili pragmaticamente, bensi cio che Dio rivela di Se stesso
in loro, per chi sappia cogliere la Sua presenza (p. 116).

Pallavicini, pur ammettendo che I’idea di evoluzione «non ha un’immediata
corrispondenza con le nozioni tradizionali dell’islam» (p. 119) e distinguendo
opportunamente fra darwinismo, evoluzionismo ed evoluzionismo teista,
segnala la mancanza di un giudizio uniforme dei musulmani sull’evoluzione.

Il sesto e ultimo capitolo ha per oggetto il rapporto fra teoria dell’evoluzione
e dottrine indu. In Nascita, natura, specie e casta: i diversi significati del termine
sanscrito jati, Gian Giuseppe Filippi mette in rilievo la distanza dell’induismo
dalle religioni abramitiche, tale da richiedere una precisazione della stessa
nozione di “religione”: per gli indu, un’esperienza in cui la verita e assunta
non per rivelazione ma per conoscenza ed esperienza. «Cio fa si che le scoperte
scientifiche [...] non abbiano mai posto in crisi le dottrine indu» (p. 130). Se da
un lato la cosmogonia dell’induismo, per cui «la manifestazione del mondo €
frutto della meditazione della divinita suprema» (p. 131), € incompatibile col
concetto di creazione; dall’altro il termine jdati, «vero pilastro del pensiero
indu» (p. 133), che indica «la condizione in cui si nasce» (p. 130) e ha valenza
sia sociale che ontologica, si inscrive in una visione gerarchica degli enti
assimilabile alla dottrina della “Grande Catena dell’Essere”, che & quanto di
piu lontano si possa concepire dalla teoria dell’evoluzione. Questi, infatti, pur
avendo un’origine comune, occupano ognuno un posto nella «scala degli
esseri» (pp. 135 e 137) «in conformita con ’importanza gerarchica della specie
di appartenenza» (p. 137). In definitiva,

’induismo si conferma contrario alla teoria della transizione degli
esseri da una specie all’altra, pur riconoscendo una continua comparsa e
scomparsa di intere specie nel lungo corso di cio che definisce kalpa, e che,
nel suo complesso, corrisponde al periodo di vita della nostra Terra. La
teoria dell’evoluzione della specie infatti metterebbe in discussione la
struttura castale, vero asse portante dell’induismo. La spiegazione che

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

propone e piuttosto paragonabile alla teoria catastrofista, in qualche
modo simile a quella proposta da Cuvier (p. 151).

La lettura della miscellanea curata da Forestiero fornisce pertanto, grazie
anche al ricco apparato di note che accompagna ogni contributo, numerosi
spunti di approfondimento della tematica in oggetto; costituendo piu in
generale un invito «a comprendere il discorso scientifico e quello religioso»
abbandonando facili stereotipi, e ad ottenere «effetti doppiamente virtuosi con
I’innalzamento qualitativo del dibattito culturale e la produzione di un clima di
tolleranza in cui discutere e vivere i differenti punti di vista e le differenti
esperienze» (p. 9).

ilpensierostorico.com

La religione alla prova di Darwin

https://ilpensierostorico.com/religione-darwin/



https://ilpensierostorico.com/

