&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

RAYMOND ARON E
LA POLITICA COME
VOLONTA
IMPOSTA SENZA
VIOLENZA

Data: 30 Marzo 2024 - Di Danilo Breschi

Rubrica: Letture

Recensione a: R. Aron, Teoria dell’azione politica. Corso del College de France
1973, a cura di A. Campi e G. De Ligio, trad. it. A. Folin, Marsilio, Venezia 2023,
pp- 332,€ 22,00.

Questo € un libro importante. Molto importante. E non solo perché
costituisce I’anteprima mondiale dell’ultimo dei grandi inediti conservati
nell’archivio di Raymond Aron, cosicché é apparso prima in traduzione italiana
che nell’originale francese. Dobbiamo essere per questo grati ad Alessandro
Campi e Giulio De Ligio, ma anche perché hanno colto il momento piu propizio
per proporre un testo che conferma, pagine alla mano, quanto il pensiero
aroniano possa essere ancora fecondo e penetrante molte dinamiche politiche
e ideologiche, nazionali e internazionali, del nostro tempo. Ad oltre
quarant’anni dalla morte (1983) la voce di Aron risulta ancora pienamente
comprensibile e aiuta non poco a chiarire come e perché gli uomini agiscono in
tempi di conflitto acceso.

Teoria dell’azione politica e il titolo assegnato dallo stesso suo autore ad un
corso di tredici lezioni tenuto al Collége de France dal 9 gennaio al 3 aprile del
1973. Anche in questo caso Aron si dimostra un liberale atipico, specie rispetto
alle versioni prevalenti negli ultimi decenni. Prende sul serio il conflitto nella
sua espressione estrema, la guerra. Ritiene pertanto necessario osservarne le

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/


https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://www.marsilioeditori.it/libri/scheda-libro/2972014/teoria-dell-azione-politica
https://www.marsilioeditori.it/libri/scheda-libro/2972014/teoria-dell-azione-politica
https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

ragioni, perché non puo trattarsi solo dello scatenamento bruto di aggressivita
e violenza. Lo spunto, come sempre, nasce nel pensatore francese da
un’attenta e appassionata analisi della situazione politica che gli e
contemporanea. A onor del vero, gli esordi del 1973 configuravano uno
scenario nazionale e internazionale a dir poco incandescente per chiunque
avesse a cuore le sorti del blocco occidentale. Entrati da tempo nella seconda
fase della Guerra Fredda, la distensione aveva di fatto consolidato 1’equilibrio
tra le due superpotenze sulla base di un’inquietante deterrenza termonucleare.
Il Vietnam stava infiammando il fronte interno americano, traumatizzando
’opinione pubblica e indebolendo le istituzioni politiche, mentre galvanizzava
i numerosi movimenti rivoluzionari neomarxisti attivi nei principali Paesi
occidentali, dalla Francia all’Italia, passando per la Germania.

Di tutto questo, oltre che dell’esperienza storica dei precedenti tre quarti del
Novecento, occorreva fare teoria. Nelle lezioni del 1973 questa teoria € intesa
soprattutto come conoscenza e messa in forma. E sguardo che si concentra
sull’azione umana doppiamente aggettivata, ambiguamente qualificata:
politica e violenta. Quale violenza? Non qualsiasi tipo di costrizione esercitata
dall’uomo sull’uomo, ma quella finalizzata alla conquista e mantenimento del
potere, muovendo dall’assunto che non «tutte le forme di costrizione o di
violenza siano equivalenti» (p. 202). Pertanto il punto di partenza
metodologico non poteva che essere la dottrina messa in campo da Carl von
Clausewitz (1780-1831), a cui Aron aveva gia dedicato il ciclo di lezioni tenuto
’anno precedente, sempre al College. Il generale prussiano & dunque elevato al
rango di pensatore che, con il suo capolavoro incompiuto Vom Kriege (1832), ha
costruito «una cattedrale concettuale» (p. 80), meritevole di essere esaminata
punto per punto sin dalla prima lezione attraverso una meticolosa analisi
tassonomica.

Molto interessante anche per gli studiosi di studi strategici e poi il confronto
che nella seconda lezione viene fatto con la dottrina di Sun Tzu, di cui
nemmeno certa e la reale esistenza, ma il cui testo attribuitogli sicuramente

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

risale agli anni tra il 400 e il 320 a.C. Stiamo parlando, ovviamente, dell’Arte
della guerra, opera che in quegli anni circolava molto in Europa tra i gruppi
dell’estrema sinistra rivoluzionaria sulla scia del mito di Mao, importato
assieme alla cosiddetta “Grande rivoluzione culturale proletaria” lanciata in
Cina nel 1966 e durata sostanzialmente fino alla morte del Grande Timoniere
(9 settembre 1976).

La differenza fondamentale tra lo stratega cinese e il generale prussiano
consiste in questo: «tramite lo scontro morale o la rivalita delle volonta,
Clausewitz riconosce a sua volta, a dispetto dell’apparente predominanza delle
scontro fisico degli eserciti, il ruolo delle forze morali» (p. 92), mentre la
tendenza di Sun Tzu e opposta, ossia tesa ad evitare lo scontro diretto degli
eserciti, puntando moltissimo sull’«ingannare il nemico su cio che si e, su cio
che si fara e sulle intenzioni che si hanno in mente» (p. 90). Di qui la rilevanza
assegnata agli agenti segreti, dunque all’elemento psicologico della guerra e a
quella che oggi si definisce come strategia ibrida, che ad azioni militari
affianca una massiccia dose di interferenze e ingerenze nel campo nemico
operando a livello mediatico, comunicativo. Non & percio un caso che, in
conclusione della sua lucida e acuta prefazione, Campi insista giustamente sul
fatto che

Aron ragionava, denunciandole come un grande rischio per le
democrazie, sulle tecniche di sovversione rivoluzionaria messe in atto dai
regimi totalitari, specializzati nella propaganda di Stato e nella diffusione
con tecniche scientifiche di false notizie. Oggi parliamo di postverita, di
fake news, di infowar, denunciamo la diffusione attraverso i social
network di bugie e verita di comodo come strategie deliberative messe in
atto dai governi autoritari contro le societa liberali. Lo scenario e
cambiato, i pericoli, come si vede, sono rimasti gli stessi. Cosi come la
posta in gioco politica: i difensori della liberta combattono ancora contro i
suoi nemici (pp. 29-30).

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

Lo studio dei classici sul tema della strategia militare consentiva ad Aron di
porre solide basi teoriche per contrastare il rovesciamento di quel che egli
stesso chiamava la formula di Clausewitz, ridotta da tutti alla celeberrima
sentenza “la guerra e la continuazione della politica con altri mezzi”. Il punto e
decisivo e costituisce il cuore teoretico di questo ciclo di lezioni dell’inverno-
primavera del 1973, cosi come della sua importante opera successiva, Penser la
guerre, pubblicata in due tomi nel 1976. Sempre nel 1973, nello stesso trimestre
e nella medesima sede in cui Aron teneva le proprie lezioni, Michel Foucault
svolgeva il suo corso incentrandolo di fatto sul rovesciamento della formula
clausewitziana, per cui era la politica a costituire la continuazione della guerra
sotto altre forme. Come ribadito in altro corso, tenuto tre anni dopo, Foucault
teorizzava che bellicose erano in fondo tutte le relazioni e le strategie sociali. Si
vedano in proposito i due volumi La societé punitive e Il faut défendre la societé.

Come annota De Ligio, del rovesciamento di quella formula il filosofo
francese fece una feconda ipotesi di lavoro, se non addirittura una chiave
esplicativa della dinamica storica. Quella foucaultiana € una teoria dell’azione
umana condizionata dalla dimensione pervasiva della violenza. Dal punto di
vista dell’influenza filosofica é evidente il peso della lezione schmittiana. E
quel Carl Schmitt che negli anni Settanta, in virtu di un estremo tentativo di
recuperare fuori tempo massimo il primato del politico come potere
risolutivamente decidente e, per alcuni, persino con l’intento di applicarne
fruttuosamente la “teoria del partigiano”, veniva letto a sinistra da una nutrita
schiera di intellettuali francesi e italiani. Una lettura ora tacita ora silente. C’e
da segnalare, nel caso specifico di Foucault, ’aggiunta decisiva
dell’ingrediente roussoviano, per cui la violenza e concepita come
cristallizzata nelle istituzioni sociali. E da mettere a referto questa
considerazione aroniana, tanto e decisiva:

se si definisce la guerra come un fenomeno caratterizzato dalla
violenza fisica, poi non si puo piu dire che la politica é una guerra non
violenta, perché sarebbe una guerra che non é guerra. E pertanto possibile

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

passare dalla definizione clausewitziana della guerra alla politica solo per
un’altra via, consistente nell’utilizzare I’altro aspetto della definizione e
nel dire che la politica e, come la guerra, una prova di volonta. Si puo dire,
in effetti, che se la guerra consiste nell’imporre la propria volonta con la
violenza, la politica consiste nell’imporla senza violenza (p. 94).

Aron come ’anti-Foucault. Piu in generale, la teoria aroniana dell’azione
politica va intesa quale antidoto all’idea precipua della tradizione
rivoluzionaria marxista, e dei suoi derivati, per cui la dimensione guerriera
costituirebbe ’essenza dell’agire umano, quindi anche politico. Da pagine
come questa, il ciclo di lezioni del 1973 fa emergere un parziale avvicinamento
di Aron alla concezione arendtiana del politico come “vita activa”, secondo
quanto esposto dalla pensatrice ebrea-tedesca nel suo capolavoro del 1958, The
Human Condition (apparso in francese nel 1961 in una collana aroniana). E lo
stesso autore ebreo-francese che nella tredicesima e ultima lezione del suo
corso del 1973 confessa di apprezzare il lavoro svolto in quegli anni proprio da
Arendt, nonché da Eric Weil. Entrambi si stavano muovendo in direzione del
«superamento della contrapposizione tra parola e violenza», in quel tentativo,
a cui egli dichiara di voler probabilmente agganciare la propria futura ricerca,
atto a far si che «il potere fosse legittimato dall’accettazione dell’intera
comunita e dal fatto che si mantiene prescindendo dalla violenza» (p. 321).
Separare la parola dall’azione intesa come violenza per coniugarla ad
un’azione declinata come politica partecipativa e discorsiva. Su questa strada
un punto di incontro con Arendt pare possibile ad Aron, che pero dissente dalla
scarsa considerazione attribuita dalla filosofa all’etologia di un Konrad Lorenz
o di un Irendus Eibl-Eibesfeldt. Il francese, al contrario, ritiene che «lo studio
del comportamento dei primati, pur senza mai giustificare in modo categorico
i comportamenti umani, possa apportarci qualche lume, aiutandoci a
formulare alcune ipotesi» (p. 323). Puo fornire un utile supporto alla ricerca,
fermo restando che i fenomeni sociali e politici si rendono intellegibili solo alla
luce di cio che e propriamente umano nell’uomo. Aron resta ad un tempo

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

aristotelico, tomista e illuminista: la ragione é il tratto distintivo dell’uomo.
Una razionalita definita come sforzo di auto-riflessione che filtra ed elabora
informazioni provenienti dalle emozioni, dai desideri e dagli interessi che lo
agitano. Azione mediata. La politica come arte della mediazione. Arte come
esercizio riflessivo di una ragione alimentata dall’esperienza.

Su questa scia, il rapporto tra etica e politica lampeggia potente sullo sfondo
di una riflessione che si vuole prasseologica. Nel suo denso e appassionato
saggio introduttivo De Ligio evidenzia infatti i risvolti di filosofia pratica
riscontrabili in queste lezioni universitarie del 1973. Aron conferma di
muoversi tra gli estremi del moralismo e del cinismo. Sono due «tentazioni del
pensiero pratico», scrive giustamente De Ligio, due attitudini «che
compromettono il corretto svolgimento della deliberazione o del giudizio che
concerne ’azione» (p. 40), perché

il moralista [...] si limita ad affermare la bonta dei principi senza
entrare nel vivo della decisione, nelle prove storiche della scelta, allorché
il cinico esclude per principio che i fini virtuosi facciano parte
dell’esperienza reale degli uomini. In un certo senso entrambi, benché per
opposte ragioni, eludono ’esigenza di discernere i mezzi stessi (ibid.).

In queste tredici lezioni gli argomenti affrontati sono innumerevoli e
ciascuno di essi meriterebbe una recensione a parte. Basti accennare a cosa
Aron scrive a proposito del «genio rivoluzionario», di colui che possiede tanto
una fervida ma lucida immaginazione, quanto «un senso spietato, inflessibile,
del reale» (p. 265). Qualcosa di strettamente affine al genio militare, o
guerriero, di cui parlava Clausewitz. Nell’undicesima e dodicesima lezione
Aron prova ad applicare i tratti distintivi della teoria clausewitziana a due
importanti casi di studio, molto presenti nella temperie politica e culturale
degli anni Settanta del Novecento: rispettivamente Lenin e Mao Zedong. Del
capo bolscevico si sottolinea il fatto che, a differenza di Hitler, non considero
mai la rivoluzione alla stregua di un’avventura personale, quanto piuttosto il

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

«dio» (p. 277) della storia e la conseguente realizzazione «delle ambizioni e
delle aspirazioni della classe operaia», incarnando pienamente della figura
idealtipica del genio rivoluzionario la «combinazione unica dello stratega e del
credente», insieme paziente e impaziente (p. 286). Se il partito armato e
’utopia palingenetica sono il marchio di fabbrica del rivoluzionarismo
leniniano, ma sempre all’interno di un quadro teorico marxista stringente, da
cui si esce con fatica e a malincuore, per Mao é spietatamente certo che «sifala
rivoluzione facendo la guerra, e si fa la guerra facendo la rivoluzione» (p. 299).

Il leader cinese ha coerentemente sviluppato I’innovazione introdotta da
Lenin, ossia il partito armato, attraverso una riformulazione del pensiero
clausewitziano: «per Mao, il partito non rappresenta, infatti, uno strumento
militare al servizio della politica, ma e al contempo politico e militare; € cioé
contemporaneamente al servizio dell’obiettivo militare e del fine politico» (p.
306; corsivi nel testo). Per Clausewitz invece, a dispetto della vulgata che
circola da sempre attorno al suo nome, vige una distinzione netta tra
quell’obiettivo e quel fine. Il generale prussiano, si apprende sin dalla seconda
lezione del corso aroniano, «riconosce a sua volta, a dispetto dell’apparente
predominanza dello scontro fisico degli eserciti, il ruolo delle forze morali» (p.
92). Nel maoismo guerra e rivoluzione, mezzo e fine sono entrambi
permanenti e un tutt’uno. Ecco individuata la specificita del genio
rivoluzionario marxista cinese.

Come ogni realista liberale che si rispetti, anche Raymond Aron chiude la
propria disincantata diagnosi critica con una prognosi nutrita di impegno
civile appassionato. Spiccato senso della realta che ispira correzioni con misura
e su misura, rispettose dell’'umana finitezza:

Certo, I’'uomo ¢ violento, ma non lo é solo come lo sono gli animali. E
violento anche attraverso la fede e il rifiuto. Dobbiamo forse auspicare che
’uomo cessi di essere violento con il sogno, con il rifiuto e la fede, per
poter avere una societa pacificata? Oppure cesserebbe di essere uomo se
smettesse di sognare e di rifiutare? [...] Allora, in conclusione, le grandi

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/



https://ilpensierostorico.com/

&1, Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

guerre e le grandi rivoluzioni sono originate dalla natura animalesca
dell’uomo o da cio che distingue ’'uomo dall’animale? Questa domanda
non comporta una risposta facile. Se, come credono i filosofi, 'luomo fosse
divenuto un essere razionale, obbedirebbe infatti alla parola, ma, finché
le societa saranno violente, ci saranno uomini che rifiuteranno di
“piegarsi”. Spero che ve ne saranno sempre (p. 327).

ilpensierostorico.com

Raymond Aron e la politica come volonta imposta senza violenza

https://ilpensierostorico.com/raymond-aron-e-teoria-dellazione/



https://ilpensierostorico.com/

