
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Pacifismi: una storia per comprendere il presente

https://ilpensierostorico.com/pacifismi/

PACIFISMI: UNA
STORIA PER
COMPRENDERE IL
PRESENTE
Data: 15 Dicembre 2025 - Di Alfonso Lanzieri

Rubrica: Pensare il pluriverso

Recensione a: R. Della Seta, Pacifismi. Storia plurale di un’idea controversa,

Mimesis, Milano-Udine 2025, pp. 425, € 28,00.

In  un  tempo  in  cui  il  pacifismo  viene  spesso  evocato  più  come  riflesso

emotivo che come categoria politica, il recente libro di Roberto Della Seta ha il

merito di ricostruire la genealogia complessa e contraddittoria di un’idea che

attraversa  culture,  secoli  e  crisi  globali.  L’autore,  già  senatore  del  Partito

Democratico, presidente nazionale di Legambiente e impegnato nella ricerca

storica, sottrae la pace alla sua retorica più fragile – quella delle anime belle

che parlano “contro la guerra” senza interrogarsi sulle condizioni concrete

della non-violenza – e la riporta nel terreno più accidentato, ma più vero, della

storia.

Dal dialogo a distanza tra Thoreau e Tolstoj alla rivoluzione gandhiana del

satyagraha,  dal  pacifismo cristiano dei  primi secoli  della  Chiesa alle  radici

moderne del pensiero pacifista, fino alle sue metamorfosi nell’età della bomba

atomica,  il  libro mostra come la pace non possa essere un’utopia astratta,

bensì una pratica esigente, spesso contraddittoria, sempre politica. Il libro si

apre con l’idea che il pacifismo esista ben prima della parola che lo nomina:

«Preparata da pensieri  filosofici,  religiosi che hanno occupato per secoli  la

storia delle idee dentro le più varie tradizioni culturali, la visione della pace

non più come intervallo tra guerre – così nella storia dell’uomo per millenni –

ma  come  condizione  permanente  eticamente  auspicabile  e  politicamente

https://ilpensierostorico.com/rubriche/pensare-il-pluriverso/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Pacifismi: una storia per comprendere il presente

https://ilpensierostorico.com/pacifismi/

realistica, prende forma esplicita e consapevole nel corso del Settecento» (p.

11). Se è vero che l’uomo, purtroppo, ha sempre fatto la guerra, elaborando per

essa  teorie  sofisticate  e  giustificazioni  di  ogni  sorta,  è  anche  vero  che  il

pensiero della pace ha occupato la mente e il cuore di molti, per molti secoli.

Su questo sfondo,  l’Autore introduce due figure cardine della  modernità

pacifista,  gli  scrittori  Henry David Thoreau e  Lev Tolstoj,  presentati  quasi

come due archetipi da cui si dipartono altrettante linee parallele di opposizione

alla  violenza.  Thoreau  fonda  la  tradizione  della  disobbedienza  civile:

l’individuo deve rifiutarsi di collaborare col male operato dal proprio Stato;

tuttavia, credeva anche che, a determinate condizioni, la violenza al servizio

della giustizia fosse eticamente preferibile a un’opposizione passiva, soltanto

enunciata, nei confronti di uno Stato ingiusto. Tolstoj, invece, è il profeta del

pacifismo assoluto: per lui la guerra è il male in forma pura. Né la violenza né la

resistenza attiva alla violenza sono mai giustificabili: il suo no all’uso della

forza è radicale e senza sfumature. Il capitolo che li affianca è rivelatore perché

mostra  come  il  pacifismo  non  sia  un  blocco  unitario,  ma  un  ventaglio  di

posizioni che hanno in comune il rifiuto della forza come principio politico,

con differenti gradi di radicalità.

Tra i lettori di Tolstoj vi fu un certo Mohandas Karamchand Gandhi, il quale,

ispirato  dalle  posizioni  dell’intellettuale  russo,  divenne  il  leader  del

movimento  politico  per  l’indipendenza  dell’India,  che  faceva  della  non-

violenza il principio della propria azione. Della Seta ricostruisce con cura la

parabola  gandhiana,  più  complessa  di  come  spesso  venga  raccontata:

dall’ispirazione tolstoiana alla costruzione di una disciplina politica fatta di

scioperi,  marce,  boicottaggi,  disobbedienza  civile.  Gandhi,  più  che  un

sognatore, è un tecnico della non-violenza. Della Seta insiste giustamente sul

fatto  che  la  non-violenza gandhiana non è  remissività:  è  un conflitto.  Un

conflitto, però, condotto con mezzi diversi dalla violenza. Per Gandhi la non-

violenza era la via maestra per opporsi all’ingiustizia, ma il non agire contro

l’ingiustizia era una scelta peggiore anche del combatterla con la violenza.

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Pacifismi: una storia per comprendere il presente

https://ilpensierostorico.com/pacifismi/

Come dirà Martin Luther King, richiamato nel libro proprio in riferimento al

pensiero di Gandhi: «Il pacifismo non è non-resistenza al male, ma resistenza

non-violenta al male. Fra le due posizioni c’è enorme differenza» (p. 54).

Interessante, in questa linea, anche il  ritratto di Mandela, che eredita la

filosofia gandhiana ma non ne accetta i limiti. Mandela abbraccia il principio

della resistenza non-violenta voluto dall’African National Congress, ma a un

certo  punto  –  scrive  lui  stesso  –  arriva  un  tempo  in  cui  la  forza  bruta

dell’oppressore rende insufficiente la sola protesta. In questo scarto tra Gandhi

e  Mandela  si  vede  il  cuore  della  tesi  del  libro:  il  pacifismo  è  una  pratica

contestuale, non una religione dell’assoluto.

Facendo un passo indietro, Della Seta tenta di ricostruire le radici occidentali

del pacifismo attraverso un percorso ampio: dallo stoicismo cosmopolitico al

cristianesimo  delle  origini,  fino  all’Illuminismo  e  a  Kant.  Senza  Kant,

sottolinea l’Autore, il pacifismo sarebbe rimasto solo un sentimento morale:

con lui diventa un progetto giuridico-politico, un’architettura istituzionale. In

questo frangente, Della Seta è abile a mostrare il paradosso: la cultura che ha

generato l’ideale di pace universale è la stessa che non ha evitato due guerre

mondiali  devastanti.  Attraverso  capitoli  molto  interessanti  sul  pacifismo

nazionalista di inizio ’900 (che oggi sembra avere una riedizione nel pacifismo

sovranista) e sul rapporto tra pacifismo e socialismo, si giunge alla seconda

guerra mondiale e all’era atomica, epoca della deterrenza, della paura globale,

dei movimenti per il disarmo. Suggestivo, in questa cornice, il raffronto tra le

elaborazioni del pensiero cattolico — in particolare quelle del magistero di

Giovanni  XXIII  e  Paolo  VI  —  e  quelle  del  pensiero  laico,  che  trovano  in

Norberto Bobbio uno degli interpreti più autorevoli: a entrambe le linee Della

Seta dedica pagine attente, sia sul piano storico sia su quello concettuale.

Il  capitolo  finale,  Pacifismo  impuro,  tratta  delle  vicende  del  movimento

pacifista degli ultimi decenni: dalla guerra in Vietnam al conflitto in Ucraina

ancora in corso, passando per quello della ex-Jugoslavia. Qui Della Seta pone

l’accento anche su quella che definisce una forma di «pacifismo strabico»,

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Pacifismi: una storia per comprendere il presente

https://ilpensierostorico.com/pacifismi/

selettivo e incoerente, che condanna la violenza solo quando proviene da una

parte  –  gli  Stati  occidentali  –  mentre  tollera,  giustifica  o  ignora  quella

esercitata da chi si professa nemico o alternativo al modello democratico e

capitalista. È un pacifismo a geometria variabile, che applica i propri principi in

modo asimmetrico e perde quindi universalità morale.

Una forma di questo strabismo si può associare, ad esempio, al movimento

dei “partigiani della pace”, nato subito dopo la seconda guerra mondiale e

promosso dal Partito comunista: il movimento, nell’epoca del confronto Usa-

Urss, presentò gli Stati Uniti come vera minaccia per la pace mondiale, con un

evidente pregiudizio ideologico.  Sono noti,  del  resto,  i  contatti  stretti  tra i

“partigiani della pace” e il regime sovietico.

Lo strabismo antioccidentale e filosovietico del pacifismo a trazione

comunista  — scrive  Della  Seta  — incarnato dai  partigiani  della  pace

troverà  palese  conferma  nel  sostegno  incondizionato  che  i  partiti

comunisti dell’Europa occidentale diedero negli anni ’50 alla repressione

sanguinosa  da  parte  sovietica  delle  rivolte  popolari  contro  i  regimi

vassalli di Mosca al potere nella Germania orientale e in Ungheria (p.

363).

La complessità dell’ideale pacifista – che soffre tanto delle semplificazioni

di  chi  lo riduce a utopismo infantile quanto di  quelle di  chi  lo deforma in

remissività ideologica al male – appare tanto più evidente se ci si avvicina alla

figura di Alexander Langer, tra i leader più importanti del movimento pacifista

europeo negli ultimi decenni. L’inizio delle guerre etniche nella ex-Jugoslavia

segnò un punto di svolta nella sua riflessione. La tragedia che cominciava a

consumarsi nei Balcani richiamava per lui due temi difficili:  il  rapporto tra

sovranità degli Stati e ingerenza umanitaria, e quello tra non-violenza e forza

coercitiva del diritto. Temi controversi, tanto più per il  mondo pacifista. Di

fronte alle guerre jugoslave, infatti, il pacifismo europeo si divise «tra il no a

qualunque ipotesi di ingerenza armata nei conflitti in corso, anche se sotto le

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Pacifismi: una storia per comprendere il presente

https://ilpensierostorico.com/pacifismi/

insegne dell’Onu, giudicata inconciliabile  con i  valori  del  pacifismo e della

non-violenza, e l’interventismo umanitario di chi – come Langer – riteneva

che quanto più le guerre etniche nella ex-Jugoslavia producevano massacri

indiscriminati di civili, tanto più diventava eticamente – e si può aggiungere:

“pacifisticamente” – indispensabile intervenire anche con le armi per fermare

quella catastrofe umanitaria» (p. 391).

In conclusione, il libro propone un’immagine del pacifismo lontana dagli

stereotipi: non un dogma, non un assoluto morale, non un’ideologia, ma un

lavoro  faticoso  dentro  la  complessità  del  mondo,  che  non  evade

dall’ambiguità, non rifiuta la responsabilità e non confonde la scelta della pace

con  la  rinuncia  alla  politica  che  resiste  al  male.  È,  in  fondo,  un  invito  a

riconoscere che la pace è fragile, concreta, sempre da costruire. Non un sogno

che consola, ma un compito che obbliga. In questa sede, solo in minima parte

abbiamo potuto seguire il ricco percorso di Della Seta: l’invito è che lo facciano

altri,  se  vogliono  approfondire  un  tema  importante  per  la  storia  a  noi

contemporanea.

https://ilpensierostorico.com/

