
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Nietzsche sbucò dalla penna di Dostoevskij

https://ilpensierostorico.com/nietzsche-dostoevskij/

NIETZSCHE SBUCÒ
DALLA PENNA DI
DOSTOEVSKIJ
Data: 10 Dicembre 2022 - Di Danilo Breschi

Rubrica: Letture

Recensione a: W. Schubart, Dostoevskij e Nietzsche. Simbolica delle loro vite ed

altri saggi sul pensiero russo, ediz. it. a cura di G. Baffo, premessa di G. Moretti,

saggio intr. di G. Baffo, Edizioni Fondazione Centro Studi Campostrini, Verona

2022, pp. 160, € 20,00.

L’ateismo. Nietzsche ne soffrì il peso, se ne fece carico e ne fu infine travolto

e schiacciato. Dostoevskij prima lo assorbì, poi lo rigettò ingaggiando una sfida

che produsse bellezza e, con essa, salvezza. La bellezza imperitura dei romanzi

della sua maturità artistica. Ma di quale ateismo stiamo parlando?

Sì, perché dovete sapere che ve ne sono di più tipi, diversi tra loro, e Walter

Schubart ne individuò almeno due fondamentali, radicalmente distanti l’uno

dall’altro:  l’ateismo dell’indifferenza e  quello  dell’indignazione.  Il  primo è

sorto  in  Europa,  all’indomani  della  Rivoluzione  francese,  dilagando  in

Occidente nel corso del XIX secolo come specie infestante che inaridisce gli

animi e desertifica ogni speranza. Il secondo tipo di ateismo si è diffuso in

Russia,  sostanzialmente  importato  dagli  invasori  francesi  capeggiati  da

Napoleone. Eppure ha anche radici proprie e dunque peculiarità tutte sue. La

differenza è presto detta. Per gli europei la morte di Dio, la sua negazione o

scomparsa, è frutto della perdita di interesse per un qualcosa che non puntella

più l’esistenza dei singoli come delle masse. È stato sostituito egregiamente da

altri  supporti,  scienza e tecnica su tutti,  per cui  il  lutto è stato facilmente

elaborato, anzi sono stati di fatto omessi sia il funerale sia la sepoltura. La

sostituzione  è  avvenuta  in  modo  pressoché  indolore  per  i  più.  Silenzio  e

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Nietzsche sbucò dalla penna di Dostoevskij

https://ilpensierostorico.com/nietzsche-dostoevskij/

indifferenza, appunto. Non così in Russia, dove il  troppo amore per Dio ha

indotto i  cuori più ardenti e le menti più affilate a ripudiare il  mondo così

com’è, a propugnarne la distruzione, affinché l’uomo possa compiere quanto

promesso e non mantenuto dal divino, ossia la fratellanza universale. Scriveva

tra il 1937 e il 1938 Schubart:

La Russia è già intervenuta in maniera decisiva nella storia spirituale

dell’Europa: nel 1812. Allora, su di essa si infranse la corrente di forza

della rivoluzione francese e, dopo vent’anni di penetrazione, ne derivò un

movimento retrogrado. […] La storia di ripete. Nel ventesimo secolo, in

direzione  est  avanzano  nuovamente  delle  forze  europee,  stavolta  al

comando  di  generali  tedeschi,  e  scatenano  un  contromovimento,  la

Rivoluzione bolscevica, che fornisce ora all’Occidente nuovi ed inusitati

impulsi.  Di  nuovo,  l’Europa  non  ha  che  due  pensieri:  la  Russia  e  la

controrivoluzione (dei fascisti). Poiché, dunque, le battaglie spirituali che

divampano per la religione sul suolo europeo non sono che il riverbero di

ciò che accade in Russia, chiunque abbia a cuore il destino dell’Europa

deve occuparsi dell’ateismo russo (pp. 99-100).

Ebbene, Nietzsche è stato un ateo russo, cioè per indignazione.  Secondo

Schubart il  pensatore tedesco ha sempre cercato Dio, ma negando quel che

Platone aveva correttamente intuito ed impostato, e che Nietzsche chiamava

“la  teoria  dei  due  mondi”,  è  come  se  si  fosse  condannato  a  pensare

determinate  conseguenze  senza  la  loro  logica  premessa.  Nietzsche  patì  la

stessa maledizione di uno dei più potenti personaggi inventati da Dostoevskij

proprio nel tentativo di espellere dal proprio cuore quella spina di dubbio che

non smise mai  di  pungere e  dunque assillarlo  senza posa.  Sto ovviamente

parlando di Ivan Karamazov. Quest’ultimo non comprese che la soluzione al

problema del male nel mondo era quello stesso Dio che egli era invece giunto a

negare per l’insufficienza di bene constatabile ed apprezzabile su questa terra.

Troppa sofferenza, specialmente per le creature più innocenti. D’altronde, Ivan

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Nietzsche sbucò dalla penna di Dostoevskij

https://ilpensierostorico.com/nietzsche-dostoevskij/

intuisce la natura vera del suo problema quando afferma che se Dio è morto

tutto diventa lecito, possibile. Ma si illude anche che possa sorgere un uomo-

dio. Quanto mai eloquente quanto asserisce il diavolo che visita Ivan durante

un incubo notturno. Eloquente che sia il diavolo, eloquente che la sua voce

rimbombi nelle orecchie e nella testa di Ivan:

“[…] Secondo me, non c’è nulla da distruggere, fuorché l’idea di Dio

nell’umanità; ecco di dove occorre cominciare! È di qui, di qui che si deve

partire,  o ciechi,  che non capite nulla! Una volta che l’umanità intera

abbia rinnegato Dio (e io credo che tale epoca, a somiglianza delle epoche

geologiche,  verrà un giorno),  tutta la vecchia concezione cadrà da sé,

senza bisogno di antropofagia, e soprattutto cadrà la vecchia morale, e

tutto si rinnoverà. Gli uomini si uniranno per prendere alla vita tutto ciò

che essa può dare,  ma unicamente per la gioia e la felicità di  questo

mondo.  L’uomo si  esalterà in un orgoglio  divino,  titanico,  e  apparirà

l’uomo-dio. Trionfando senza posa e senza limiti della natura, mercé la

sua volontà e la sua scienza, l’uomo per ciò solo proverà ad ogni istante

un  godimento  così  alto  da  tenere  per  lui  il  posto  di  tutte  le  vecchie

speranze di gioie celesti. Ognuno saprà di essere per intero mortale, senza

resurrezione possibile, e accoglierà la morte con tranquilla fierezza, come

un dio. Per fierezza comprenderà di non dover mormorare perché la vita è

solo un attimo, e amerà il fratello suo senza ricompensa. L’amore non

riempirà che un attimo di vita, ma la stessa consapevolezza di questa sua

fugacità  ne  rinforzerà  altrettanto  l’ardore  quanto  prima  esso  si

disperdeva nelle speranze di un amore d’oltre tomba e infinito...”, e via di

questo passo. Delizioso!

La  coscienza  di  Ivan  è  visitata  dal  demonio.  Del  resto,  come  dice  suo

fratellastro Dmitrij, «il diavolo lotta con Dio, e il campo di battaglia sono i

cuori degli uomini».

Se rileggiamo l’aforisma 125 de La gaia scienza, quello celeberrimo intitolato

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Nietzsche sbucò dalla penna di Dostoevskij

https://ilpensierostorico.com/nietzsche-dostoevskij/

L’uomo folle e contenente l’ancor più nota sentenza sulla “morte di Dio”, alla

luce di quanto suggerito da Schubart, il pensiero nietzschiano si chiarisce non

poco. Dobbiamo dunque ringraziare Giancarlo Baffo che ha tradotto e curato

l’edizione italiana di alcuni scritti  di questo pensatore tedesco la cui vita è

ancora in parte avvolta nel  mistero.  Nato in Turingia il  5 agosto del  1897,

sarebbe morto in un gulag staliniano del Kazakistan il 15 settembre del 1942. Il

suo  corpo  non  è  stato  mai  ritrovato,  così  come  quello  della  moglie,

probabilmente morta l’anno dopo in un campo di concentramento femminile

kazaco.  Decisivo  era  stato  proprio  l’incontro  negli  anni  Venti  e  quindi  il

matrimonio nel 1930 con l’ebrea di origine lettone Rosa Rebekka Bermann, che

aveva preso il nome di Vera Englert (cognome del primo marito), spacciandosi

per un’aristocratica russa una volta che si era trasferita in una Germania sì

weimariana,  ma anche già  incendiata  da  roventi  vampate  antisemite.  Vera

parlava fluentemente il russo, il francese e il tedesco. Lei accese probabilmente

il genio filosofico di Walter, fino a quel momento oscuro procuratore legale

presso la Corte d’appello di Jena.

Fu lei ad introdurre Schubart nell’universo culturale russo, consentendogli

di leggere in lingua originale scrittori e pensatori di quella terra che da lungo

tempo  si  travagliava  non  poco  nel  pensare  natura  e  destino  delle  civiltà.

L’incontro con la cultura russa e quella ebraica pose Walter nelle condizioni di

aprirsi  allo spirito che soffiava da Est  grazie ad autori  come Dostoevskij  e

Solov’ëv,  ad esempio.  Mescolandoli  con i  tedeschi Nietzsche e Scheler,  per

dirne  un  paio  trattati  in  questa  antologia  di  scritti  edita  dalla  Fondazione

Centro Studi Campostrini, Schubart maturò un pensiero che merita di essere

conosciuto e approfondito da tutti coloro che in Italia ancora si interrogano sul

nichilismo e  rinvengono nel  rapporto  tra  religione e  filosofia  il  nodo che,

sciolto, meglio spiega cosa ammali davvero l’anima dell’uomo occidentale. Per

un primo approccio allo studio di questo ancora sconosciuto pensatore tedesco

risulta  senz’altro  utile  il  lungo  saggio  introduttivo  di  Baffo  anteposto  alla

raccolta qui recensita.

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Nietzsche sbucò dalla penna di Dostoevskij

https://ilpensierostorico.com/nietzsche-dostoevskij/

Concentrandosi  sul  saggio  che  dà  il  titolo  all’intero  volume,  merita

sottolineare come dal  confronto tra Dostoevskij  e  Nietzsche emergano due

allegorie esistenziali, due «simboliche della vita» per parafrasare il sottotitolo.

C’è una vita che, investita dal dubbio metodico e radicalmente corrosivo fino

all’autodistruzione, si salva superandolo nella poesia. Il bello, il vero, il buono.

Ce n’è un’altra che, invece, «partecipa alla recita e perde così lo sguardo sul

senso del tutto» (p. 28). Dostoevskij è la risposta a Nietzsche, pur essendo il

primo più anziano di quasi una generazione (date di nascita: 1821 contro 1844).

Se  il  secondo  soccombe  al  virus  che  si  insinua  nell’ultimo  quarto

dell’Ottocento,  il  primo  «sapeva  che  la  rinascita  della  fede  riguarda  non

soltanto la religione e la morale, ma anche l’igiene dello spirito» (pp. 33-34).

Questo perché, scrive sempre Schubart,

chi non riesce a ritrovare la fede si avvicina impercettibilmente alla

follia. Ma la follia è il suicidio dello spirito. Che il rinnegato, colui che si è

separato da Dio,  finisca per  annientare sé  stesso rappresenta uno dei

pensieri più cari a Dostoevskij. Per questo, all’uomo restano due strade:

una, che attraverso il pentimento, conduce alla conoscenza di sé ed alla

temperanza,  l’altra,  che  attraverso  l’orgoglio,  porta  al  marasma  ed

all’autoannientamento (p. 34).

La tragedia di Ivan è la tragedia dell’uomo-Nietzsche. È come se Dostoevskij

ne  avesse  profetizzato  la  parabola  esistenziale.  Di  notevole  acume  e

penetrazione  psicologica  le  seguenti  considerazioni  che  Schubart  dedica  al

dramma vissuto da Nietzsche, come uomo e come pensatore:

la tragedia dell’orgoglio prometeico, che soffoca la capacità cristiana di

pentimento. Ma senza pentimento non v’è alcuna grazia, alcuna libertà

dal  passato.  Senza  di  esso,  ciò  ch’è  stato  trattiene  senza  pietà  chi  è

testardo  e  non  lo  lascia  liberamente  procedere  nel  futuro.  Nietzsche

sapeva di non dominare il passato, ma non sapeva quanto e perché questo

dominasse  lui.  Il  dispotico  ch’era  in  lui  lo  teneva  inchiodato  alla

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Nietzsche sbucò dalla penna di Dostoevskij

https://ilpensierostorico.com/nietzsche-dostoevskij/

distruzione, impedendogli di oltrepassarla per giungere all’affermazione.

Lo  stesso  capita  a  Ivan  Karamazov.  Entrambi  sono  sufficientemente

religiosi per meravigliarsi del mondo, ma non abbastanza per disporsi al

perdono e all’amore. Così, essi finiscono per diventare maestri dell’arte di

condannare e rimangono inetti nell’arte della redenzione (p. 32).

Nietzsche si vantava di essere un distruttore di idoli. Schubart ne sottolinea

invece la figura di incessante costruttore di idoli pensati come surrogati del Dio

perduto  e  ritenuto  liquidato  mortalmente  e  per  sempre  dall’azione  del

razionalismo  moderno,  dall’eterna  messa-in-discussione  divenuta  vizio  e

vezzo della filosofia europea.  Per prima fu l’immagine del  superuomo, che

proiettava nel futuro quel che si sarebbe dovuto ricercare nascosto nelle pieghe

dell’animo umano. Poi fu la volta della vita: non essendovi più nulla di sacro

attorno, sorsero in sequenza Dioniso, la volontà di potenza, l’eterno ritorno

dell’eguale.  L’avvenire  del  superuomo  è  annullato  dall’eterno  presente  del

fanciullo  innocente  che  segna  la  terza  e  (apparentemente)  definitiva

metamorfosi dello spirito umano. Ma anche Dioniso, il dio-bambino che gioca,

comincia a vacillare e all’orizzonte si profila quel che Schubart denomina «il

mito del paesaggio»:

In principio, egli si trattiene nell’ambito dell’uomo, si volge poi alla

vita nella sua totalità ed alla fine scivola nell’inanimato, verso la materia

morta.  […]  Il  cambio  frequente  del  suo  succedaneo  di  Dio  distingue

Nietzsche dai  bolscevichi  russi.  Anche costoro abbatterono il  Dio della

tradizione, ma si trovarono subito per le mani un idolo – il proletariato, il

collettivo  sociale  –  e  vi  cedettero  irremovibilmente,  senza  traccia  di

dubbio. Ad essi manca il radicalismo e l’onestà intellettuale del dubbio

nietzschiano.  Godono della  salute  dell’anima russa,  che non è  ancora

corrosa dallo scetticismo occidentale. Essi annegano il dubbio nelle loro

passioni, risparmiandosi così il conflitto tragico che uccide Nietzsche (pp.

23-24).

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 7

ilpensierostorico.com

Nietzsche sbucò dalla penna di Dostoevskij

https://ilpensierostorico.com/nietzsche-dostoevskij/

Al  netto  del  suo  fallimento  personale,  Nietzsche  resta  però  un  pungolo

perché riassume in alcune formule fulminanti l’esito del percorso compiuto

dalla filosofia europea moderna da Cartesio alla sinistra hegeliana: la scissione

del  cristianesimo  dalla  trascendenza  e  dunque  la  sua  progressiva

immanentizzazione.  La  fine  della  credenza  nell’aldilà.  Il  convincimento

profondo, radicato, che tutto  sia qui.  Al di fuori, il  nulla. Nietzsche pungola

perché mette a nudo il problema di fondo del cristianesimo, ossia la natura

teandrica di Gesù Cristo. Il suo carattere divino-umano. Dio si è fatto uomo, ma

poi l’uomo si è mangiato Dio, perché ha ritenuto che questi non sia che una sua

proiezione, segnale di qualcosa che può ma ancora non sa o ha paura di sapere.

Esattamente quel convincimento che il diavolo ficca nelle orecchie e nella testa

di Ivan. Dal Dio-uomo all’uomo-dio, dove la minuscola qui segnala che “il

totalmente  altro”  (ganz  Anderes)  non  c’è,  ma  solo  difetto  di  volontà  e  di

coraggio da parte del mortale.

Eppure resta valido un argomento adoperato da Schubart, secondo cui «il

senso del dolore è sempre il superamento della vita, ascesa a forme più perfette

dell’essere, ingresso in un regno di sublime elevazione» (p. 72). Per questo

oggi,  con  lo  sviluppo  dell’ingegneria  genetica,  della  cibernetica,  robotica,

nanotecnologia ed altro ancora, si  tende a rimuovere il  dolore dalle nostre

esistenze.  È  l’unico  modo  per  certificare  che  il  passaggio  dal  Dio-uomo

all’uomo-dio è stato davvero un trionfo.

https://ilpensierostorico.com/

