&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

MEISTER
ECKHARTELA
SCUOLA DI KYOTO

Data: 8 Luglio 2024 - Di Marco Palladino

Rubrica: Letture

Il superamento della metafisica oggettiva e sostanzialistica ha attratto
’attenzione dei pensatori maggiormente rinomati del buddhismo giapponese
contemporaneo. Celebre é lo studio condotto da D.T. Suzuki sul raffronto trala
mistica eckhartiana e la mistica buddhista, dove il noto studioso, artefice della
divulgazione dello Zen in Occidente, individuava in Eckhart I’unico pensatore
in grado di tessere quel dialogo interreligioso imperniato sulla mutua fecondita
di panikkariana memoria. Nello stesso solco tracciato da Suzuki si sono mossi
Nishida, amico di Suzuki, e i suoi allievi, dando vita alla cosiddetta scuola di
Kyoto. Una delle cifre distintive dell’impostazione teoretica della scuola, al
netto della varieta delle posizioni, & I’assoluta centralita del dialogo fra il
buddhismo e il cristianesimo. Tutti, da Nishida Kitaro a Ueda Shizuteru, si sono
confrontati con la mistica cristiana e, in particolare, con il pensiero di Meister
Eckhart. Nel mistico tedesco hanno intravisto lo stesso a-teismo mistico e
purificatore che caratterizza il buddhadharma. Ueda Shizuteru, in particolare, ha
dedicato a Meister Eckhart numerosi studi, a partire dalla sua dissertazione di
dottorato. Per Ueda Shizuteru, ’idea fondamentale del suo denkweg filosofico
ed esistenziale consiste nel considerare 1’auto-consapevolezza del soggetto,
I’immersione nella profondita del sé, come 1’atto col quale I’io coglie la sua
seita come a-seita, la sua essenza come non-essenza. Quanto piu si scava
nell’intimo di sé, tanto piu si scopre che quell’intimita e estraneita, che I’essere
piu proprio della soggettivita & sconosciuto a se stesso, Grund che mostra a sé
stesso la sua impossibilita di mostrarsi. L’autentica auto-trasparenza del
soggetto e la rivelazione della sua opacita originaria. La luce, la luce

ilpensierostorico.com

Meister Eckhart e la scuola di Kyoto

https://ilpensierostorico.com/meister-eckhart-e-la-scuola-di-kyoto/



https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

dell’originario, é tenebra. E quanto indica il buddhismo con la dottrina
dell’andatman ed e quanto rivela Eckhart quando designa 1’anima spirituale
come Grund der Seele. Lo scopo dell’uomo e quello di conoscere se stesso, e,
conoscendo se stesso, di conoscere se stesso e Dio. Ma il divino che intride di sé
’anima é il suo Abisso, il suo mistero. Ueda Shizuteru sostiene che lo scopo della
filosofia e quello di far emergere, dall’oblio della coscienza ordinaria,
I’intrinseca «duplicita del mondo», il suo essere, proprio in quanto essere, Ni-
ente, nulla della determinazione ontica dell’essere. Ueda Shizuteru utilizza la
parola di Rilke, Offenheit, Aperto, per marcare semanticamente ’insondabilita
che squarcia il velo del quotidiano, ’insostanzialita che scava da dentro gli
enti, rivelandoli nella loro assoluta nudita. Eckhart, come i pensatori della
scuola di Kyoto, e riuscito a indicare la positivita del nulla, ad additare, con la
poverta della parola, quella poverta di spirito di cui abbiamo parlato, lo sfondo
del nulla assoluto in cui il reale si staglia.

La via del distacco, percorsa e tracciata dal domenicano, come la via dello
Zen, conduce dove non vi sono né io né tu. Il compito della negazione, di quella
negazione operante nel distacco, e quello di trascendere la separazione,
preservando, a un tempo, la differenza. Nel deserto, «senza tempo né luogo»,
verso il quale si incammina ’uomo distaccato, non si configura pit un ego
determinato in rapporto a un Dio-Ente altrettanto determinato. Nel chiarore
oscuro del Nulla divino, oltrepassati 1'ego e Dio, non e possibile separare
I’indeterminatezza di questo fondo senza fondo — Ab-grund -
dall’indeterminatezza, altrettanto infondata, del fondo dell’anima. Estinti
’ego e Dio nei modi, non resta piu nulla da cercare. L’ultimo passo della
filosofia e la sapienza del distacco nella quale I’anima e Dio rilucono di una
medesima luce, di una luce che e tenebra.

Nel pometto Il grano di senape il maestro domenicano scrive: «allontana
qualcosa e ogni nulla!/Lascia il luogo, lascia il tempo,/e anche le
immagini!/Procedi senza strada sullo stretto sentiero e troverai la traccia del
deserto.» Il distacco non solo deve negare tutte le immagini, tutti gli enti

ilpensierostorico.com

Meister Eckhart e la scuola di Kyoto

https://ilpensierostorico.com/meister-eckhart-e-la-scuola-di-kyoto/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

determinati, ma anche la negazione stessa, ossia deve distaccarsi dal suo stesso
distaccarsi: «Foreste, monti, fiumi, in questo niente celati/ Foreste, monti,
fiumi, in questo niente rivelati/D’inverno nevica, la primavera fiorisce/Né
essere, né non essere/ neppure negazione» (Saisho). Questa poesia di Saisho,
esponente dello Zen di cui si sono perdute le tracce, ci parla, con linguaggio
diverso, di quella negatio negationis che costituisce il fulcro spirituale tanto
della mistica speculativa quanto dello Zen. Il distacco non e la meta, 1’Assoluto,
il Nirvana, ma soltanto la via che conduce sulla sua soglia, negando tutto cio
che Assoluto non é. L’Assoluto non e né essere né non-essere, ma il mistero —
Basho lo chiama Nishida Kitard, Vacuita Nishitani Keiji, Aperto Ueda Shizuteru
— in cui essere e non-essere si relazionano vicendevolmente e nel quale il
trascendimento, la via del distacco, sfuma: «neppure negazione». Solo quando
cade anche 'ultima negazione, emerge lo splendore abissale della realta.
Quello splendore oscuro che brucia ogni brama e ogni sete.

Il risveglio, Satori, come ha scritto Nishitani nella sua opera maggiore, La
religione e il nulla, si svela solo dopo aver attraversato il potere annichilente del
dubbio radicale. Calandosi fino in fondo in esso, pervasi dall’angoscia,
sperimentiamo la totale assenza di senso in cui sprofonda ’esserci delle cose,
degli uomini e del mondo. E 1'esperienza del nihil negativum. Ma, osserva il
filosofo, e solo attraverso un atto supremo di negazione del senso, tanto radicale
che si giunge ad esserne interamente consumati, che la liberazione dal
negativo del nichilismo e possibile. Tale liberazione e definita dal filosofo
«posizione della vacuita». La vacuita, diversamente dal niente negativo, e «il
campo della rientificazione»: Ichtung. Il niente e 1'assoluta negazione di tutto
I’essere. La sua negativita e soltanto oppositiva. Siffatta negazione presenta una
contraddizione in virtu della quale sembrerebbe non poter appartenere
all’essere e, al contempo, non potersene separare. La posizione della vacuita,
invece, non e la posizione di un’assoluta negazione, ma di una negazione che
serba in sé una «Grande affermazione». La vacuita non e qualcosa che possa
appartenere all'ambito dell’essere o del non-essere, ma 1’abisso che ingloba
ogni opposizione e ogni cosa e le compenetra. La vacuita e ’abisso dell’abisso

ilpensierostorico.com

Meister Eckhart e la scuola di Kyoto

https://ilpensierostorico.com/meister-eckhart-e-la-scuola-di-kyoto/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

del nulla, che «svuota sé stessa persino dalla prospettiva che la rappresenta
come un qualche cosa vuota». La vacuita va intesa come ’insostanzialita e
I’interdipendenza di tutte le cose, al quale si perviene soltanto attraverso il
distacco dal dualismo soggetto-oggetto, per mezzo del superamento
dell’opposizione tra verita assoluta — Nirvana — e verita relativa — samsara.

La vacuita non e ’aldila, ma 1'assoluto aldiqua: la desostanzializzazione
dell’essere e dell’indebita entificazione del nulla. Nel versante della filosofia
occidentale, Nishitani addita Eckhart come il maestro di una ontologia negativa
capace di superare le contraddizioni del nichilismo e della metafisica oggettiva.
Nell’interpretazione di Nishitani, infatti, Gottheit € il nulla assoluto in cui
I’anima perde sé stessa, scoprendosi nulla nel Nulla. Ma tale esperienza non
costituisce una fuga dalla realta e dal mondo, ma una intuizione profonda che si
realizza nel mondo, nella vita ordinaria. Lo Zen sottolinea come la
comprensione della verita della realta debba avvenire nel bel mezzo della vita
quotidiana; la vacuita non e ’esperienza di una trascendenza radicale (cio
implicherebbe una sua oggettivazione), ma cio che si rivela nell’espressione
«niente a cui tenersi». In uno dei kéan concernenti la vacuita menzionati dal
filosofo si trova una frase enigmatica: «maneggiare la vanga a mani vuote».
Questa frase misteriosa rimanda all’a-dualita dell’esperienza della vacuita.
Quando il lavoratore, il lavoro e la vanga sono tutt’uno, allora non c'e né vanga
né lavoratore né lavoro. Insomma, e nella vita ordinaria, come ha mostrato
Eckhart, che aleggia sempre nelle pagine di Nishitani, che I’'uomo esperisce
quella verita che non trova locazione in nessuna parola perché é ogni parola.
Dire che la verita e vacuita o dire, come fa Eckhart, che la verita e «deserto»,
significa ribadire che ’ethos fondamentale dell’uomo é il distacco. L’uomo
spoglio — ledic — e libero — vri — e ’'uomo che ha intuito, con ’anima e con il
corpo, con l’interezza del suo essere, che la sua dimora e non-dimora; che
’atteggiamento lecito nei confronti del mistero abbacinante dell’esistenza e il
lasciar-essere. Ueda Shizuteru e Nishitani Keiji hanno visto in Eckhart il
maestro che insegna a congedarsi da tutte le cose. Chi ha visto il fondo di sé, sa
di non essere né creatura né Dio. Ogni nome e superfluo di fronte alla nudita

ilpensierostorico.com

Meister Eckhart e la scuola di Kyoto

https://ilpensierostorico.com/meister-eckhart-e-la-scuola-di-kyoto/



https://ilpensierostorico.com/

&1, Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

della realta. Ma proprio quando cade ogni nome, I’uomo esiste veramente.

ilpensierostorico.com

Meister Eckhart e la scuola di Kyoto

https://ilpensierostorico.com/meister-eckhart-e-la-scuola-di-kyoto/



https://ilpensierostorico.com/

