
Pag. 1

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

L’EURISTICA
DELLA PAURA DI
HANS JONAS TRA
EMOZIONI E
RAGIONI*
Data: 21 Marzo 2024 - Di Stefano Berni

Rubrica: Letture

Difficilmente  un  autore  importante  come  Hans  Jonas,  è  mai  caduto  in

un’aporia insanabile,  forse causata da una cultura millenaria nella quale il

tema del corpo e delle emozioni viene rivestito da una serie di sovrastrutture

culturologiche  e  tradizionalistiche  di  impianto  neoplatonico,  gnostico,

cristiano, cartesiano, kantiano[1]. L’intento di Jonas, sicuramente lodevole, è

quello  di  prendere  atto  che  la  società  industriale  e  tecnologica,  ci  sta

conducendo verso la catastrofe planetaria: solo una responsabilità e una presa

di coscienza di  tutto il  genere umano potrebbe allentare il  rischio che tale

catastrofe avvenga. Si comprende allora il gesto disperato del filosofo tedesco

di  ricorrere alla  paura come ultimo “freno” nel  tentativo di  ammonire gli

uomini, come farebbe qualsiasi padre di fronte ad un figlio in pericolo.

In  questo  scritto  dunque  non  voglio  negare  il  rischio  elevato  di  una

catastrofe ambientale, ma vorrei più semplicemente sostenere che il discorso

di Jonas è debole proprio perché confonde e non risolve il nesso mente-corpo,

conoscenza-emozioni, responsabilità-paura, dovere-piacere.

Il  riferimento  all’idea  di  responsabilità  (e  in  parte  anche  l’utilizzo  del

termine  «euristica»)  rinvia  a  certe  posizioni  filosofiche,  lato  senso,

razionalistiche. Esse ci mettono in guardia dal rischio che la fine del mondo si

avvicini, che l’impatto sull’ambiente delle tecnologie e dei mezzi di produzione

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

sia  altamente  inquinante  e  pericoloso  per  l’uomo  e  per  tutta  la  biosfera.

Purtroppo o per fortuna in ogni discussione filosofica che si rispetti vi è una

controparte  e  voci  discordanti  che  trovano  motivi,  talvolta  altrettanto

apparentemente  validi,  per  respingere  la  tesi  dell’avversario.  A  maggior

ragione se il dibattito avviene in una arena pubblica e coinvolge migliaia di

studiosi, politici, intellettuali.

Non cercherò di  dimostrare  l’inadeguatezza delle  tesi  “apocalittiche” di

Jonas, dando per scontato che il lettore, a più di cinquanta anni di dibattiti

sull’ambientalismo e sull’ecologia, abbia ormai maturato una propria idea. Lo

stesso Principio di responsabilità uscì in Germania nel 1979. Personalmente io

penso  che  le  “preoccupazioni”  di  Jonas  siano  giuste  e,  anche  se  non

immaginassimo scenari apocalittici, sarebbe sufficiente applicare «il principio

di  precauzione»  per  provare  a  prevenire  l’inquinamento  ambientale  delle

acque e delle terre, lo sfruttamento intensivo dei campi, il cibo spazzatura, il

problema delle scorie e così via.

Quello che contesto filosoficamente a Jonas, il che può essere visto come

poca cosa, un semplice esercizio retorico entro questo scenario apocalittico, è

quello di aver provato a tenere insieme dei concetti secondo me incompatibili.

Comprendo lo sforzo jonasiano di collegare, con i suoi ragionamenti filosofici,

il  kantismo  con  un’espressione  ben  poco  kantiana  e  ossimorica  come

«un’euristica della paura»[2]. Ad un kantiano puro non sarebbe mai potuto

venire in mente di collegare la «ragione pratica», il  dovere categorico, con

un’emozione,  che  in  prima  battuta  attiene  alla  sfera  sensibile.  Tuttavia  è

difficile fondare un’etica dei principi, appunto, un principio di responsabilità,

un postulato della ragion pratica, questa sì utopica[3], avendo bisogno poi di

ricorrere ad un’emozione così apparentemente “irrazionale” come la paura.

Oggi sappiamo che la ragione, l’intelletto, il  comprendere i  comportamenti

giusti da tenere, il linguaggio astratto e cognitivo riguardano essenzialmente

la parte del cervello più evoluta: la corteccia cerebrale. Invece la paura è una

reazione semiautomatica che investe principalmente l’amigdala e l’ipotalamo,

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

regioni più “antiche” del nostro cervello. Certo, queste emozioni “decidono”

spesso  per  noi  anche  se  vengono  filtrate,  “controllate”  e  giustificate

razionalmente a posteriori  dai lobi superiori i quali gestiscono e indirizzano

l’azione  originata  dall’emozione  stessa.  Dunque,  sembrerebbe  insensato

confondere,  anche  se  volutamente,  piani  così  diversi  nell’affrontare  un

argomento che richiede un dibattito sui pro e i contro, sugli scenari futuri che

si prospettano, sullo sforzo di immaginazione (di cui troppo brevemente ci

parla anche Jonas[4]) che occorre, per prevedere quello che accadrà nel futuro

e le conseguenze che le nostre azioni oggi potranno mettere in atto domani.

Perché  allora  la  scelta  del  filosofo  tedesco  di  utilizzare  un’emozione

considerata nella storia del pensiero, e confermata anche dagli studi scientifici

più recenti, così lontana da una proposta filosofica opposta rispetto a quella

razionalistica?

Prima di  provare a  rispondere,  vorrei  aprire una parentesi  proprio sullo

sforzo di immaginazione che occorre, per permettere di vedere quali possano

essere  le  mosse  da  eseguire.  L’immaginazione  non  è  riducibile  e

sovrapponibile  alla  razionalità.  Ci  sono  persone,  molto  intelligenti,

completamente prive di immaginazione e intuizione. Per esempio, un giocatore

di scacchi potrebbe esserne privo. L’immaginazione invece serve per vedersi

vivere in un mondo futuro e per far questo occorre sentire il proprio corpo in una

“situazione”  diversa  da  quella  abitudinaria.  Proviamo  ad  immaginarsi  di

essere dei soldati in una battaglia. Sentite le bombe che vi cadono vicino? I

proiettili che vi sibilano intorno? I commilitoni accanto che cadono urlando?

La  vista  del  sangue  che  schizza  ovunque?  Potete  provare  quelle  stesse

emozioni:  la rabbia,  la paura,  la tristezza, lo sconforto? Probabilmente no,

forse anche queste potreste immaginarvele, se le avete vagamente già provate,

ma non sentirle veramente. Tuttavia un uomo privo di immaginazione, spesso

poco empatico,  non sarebbe capace neanche di avvertirle: un uomo privo di

immaginazione ha una bassa capacità emotiva tale per cui non riesce a sentirle,

né vederle negli occhi di un altro. Céline scriveva nel suo romanzo, Viaggio al

termine della notte, che i soldati non si aspettano di morire, sperano sempre di

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

cavarsela,  perché  appunto  sono  privi  di  immaginazione,  o,  forse,  più

poeticamente, con Ungaretti, si potrebbe dire che proprio in quel momento

non sono mai stati tanto attaccati alla vita. Tuttavia, alcuni uomini amano fare

la guerra: ci sono i volontari, i mercenari, i professionisti che amano il rischio,

sfidano continuamente la morte, forse animati da altre passioni più forti ma

non certo dalla paura, o, forse, proprio perché essa scarica nel sangue forti dosi

di adrenalina che ad un certo punto possono creare dipendenza.

Queste  brevi  riflessioni  mi  portano  al  secondo  problema  del  pensiero

jonasiano che vorrei sollevare: ormai sempre più studi di biologia, di etologia e

di  neuroscienze  stanno  chiaramente  dimostrando  come  le  emozioni  siano

fortemente deputate nelle decisioni cognitive da prendere.  Apparentemente

questi studi darebbero ragione a Jonas nel tentare di collegare un’emozione

con la ragione. Infatti il suo tentativo andrebbe anche nella direzione giusta

che è quella di superare «l’errore millenario del dualismo»[5] recuperando una

filosofia della natura e del corpo. Ammesso infatti che l’emozione della paura

sia importante per prendere consapevolezza dei pericoli  e dei rischi cui un

uomo può andare incontro nelle sue scelte personali e sociali, allora, se non

funziona nel caso dei soldati, ci possiamo domandare perché a fortiori dovrebbe

funzionare (e  di  fatto  non ha funzionato)  nel  caso di  cittadini  che vivono

tranquillamente nelle proprie città ma si aspettano in uno scenario futuro che

le  loro  esistenze  sarebbero  messe  in  serio  pericolo  a  causa  dei  disastri

ambientali. Se la paura fosse un’emozione così potente e immaginativa non

avremmo  avuto  bisogno  di  Jonas  per  ricordarci  del  pericolo  che  corriamo

nell’inquinare l’ambiente.  Se ce  lo  deve  ricordare,  ‒ facendo ricorso ad un

ragionamento logico, ad un principio razionale come un dovere kantiano in cui

dalla paura dovrebbe sortire una euristica e una responsabilità, ‒ è perché gli

uomini appunto non si spaventano facilmente e non si sono spaventati. Sì, ma

perché non si sono spaventati? Perché, come tutte le emozioni, anche la paura

si  accende,  si  attiva solo di  fronte ad un nemico certo e  visibile.  Il  nostro

cervello, la nostra amigdala, frutto dell’evoluzione naturale, funziona se di

fronte  a  noi  abbiamo  un  pericolo  incombente:  un  serpente,  un  leone,  un

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

terremoto, un uomo che mi sta per accoltellare. La paura non si attiva di fronte

ad un pericolo che non percepisco con i miei sensi e me lo figuro lontanamente

o, addirittura, potrà giungere tra molti anni. Al contrario, come scrive Remo

Bodei,  riportando  la  definizione  di  Spinoza,  «la  speranza  e  la  paura  sono

incontrollabili,  irruente,  distruttive,  contagiose,  intrattabili  e  refrattarie  ad

ogni  intervento  diretto  della  ragione»  e  non  possono  essere  intese  come

«attesa di un male futuro» e incerto come invece pensavano Platone, Aristotele

o lo stoicismo greco[6]. In questo caso occorrerebbe semmai appunto un po’ di

immaginazione:  pensare  a  quello  che  potrà  succedere.  In  più  non  spetta

direttamente al singolo la decisione di sospendere determinate tecnologie o

scelte ambientali. La scelta è dei politici che a loro volta devono convincere gli

industriali, i capitalisti ma anche gli operai e i contadini, questi ultimi spinti ad

agire, prima ancora che dalla paura, dalla ricerca del cibo per sopravvivere.

Come ci insegnano molti studi psicologici, se non dipende direttamente da me

scegliere,  questo  mi  deresponsabilizza.  La  paura  di  morire  di  fame  poi  è

certamente più intensa e prioritaria rispetto alla paura di morire di caldo, di

incendi o di alluvioni derivate da possibili cambiamenti climatici. Forse Jonas

non  avrebbe  dovuto  parlare  di  paura  (Furcht),  un’emozione  che  ha  breve

durata, ma di Angst (angoscia, inquietudine, preoccupazione). In questo modo

si potrebbe più correttamente parlare di un sentimento definibile proprio per la

sua lunga durata permettendo di  immaginare un mélange  con la  parte più

razionale  della  mente  umana.  Ma  la  paura  non  è  un  sentimento.  Come  si

distingue infatti un’emozione, da una passione e dal sentimento? In primo

luogo,  appunto,  dalla  durata  temporale  presente  nella  nostra  psiche.  Per

fortuna!  Perché  se  la  paura  fosse  un  sentimento  e  convivesse  con  noi

lungamente,  tale  stato ci  condurrebbe a  vivere  una vita  dolorosa,  ansiosa,

angosciante,  disperata  portandoci  presto  a  un  abbassamento  delle  difese

immunitarie e a una malattia psichica grave come accade a persone che stanno

sotto assedio militare per giorni o mesi.  

Anche equiparare e  confrontare la  paura di  morire hobbesiana[7] con la

paura ecologica non aiuta a ragionare sull’argomento, perché anche oggi, per

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

esempio,  la  paura  dello  straniero  o  del  nemico  in  guerra  è  più  visibile  e

avvertibile di una paura immaginaria come quella ambientale. Purtroppo o per

fortuna l’animale-uomo si è sviluppato, come dicevamo, da un punto di vista

evolutivo, nel rispondere ai pericoli immediatamente visibili. Più la percezione

del pericolo è lontana nello spazio e nel tempo, più la reazione sarà blanda.

Tutti  noi  abbiamo  paura  di  morire  e  sappiamo  con  certezza  che  dovremo

morire e che siamo animali morenti, ma non ci allarmiamo più di tanto se

sappiamo  che  essa  arriverà  un  giorno  ancora  non  determinato.  Inoltre  e

paradossalmente talvolta ci abituiamo a non provare neanche più la paura,

perché ad un certo punto si innesca un «meccanismo di difesa» che ci permette

di abituarsi, ma con inconvenienti tali di cui accennavo sopra. Infine la paura

riguarda soprattutto l’individuo e non la massa, nel qual caso, a causa del

contagio mimetico, condurrebbe alla fuga, al panico e alla dispersione[8].

Un tempo, anticamente, vi era il rispetto della natura, vista come una dea

madre da amare, onorare e venerare. Tra i Greci vi era anche l’idea di lasciare

un segno per i posteri. Si rispettavano le leggi degli avi e si immaginavano le

future generazioni in continuità con le proprie tradizioni. Ma erano concezioni

idealistiche, mitologiche, pagane, ancora in armonia con la (propria) natura,

che  sono  state  spezzate  via  dal  nichilismo  ebraico-cristiano  e  moderno-

capitalistico[9].  Forse,  dovremmo  rimodulare  e  reinventare  un  nuovo

paradigma culturale che ci dovrebbe riportare a sentire la natura come una

madre che ci protegge e ci sostenta, un’euristica dell’amore o della cura?[10] O

forse dovremo ricorrere piuttosto a un’etica della compassione? O sviluppare

un  sentimento  di  giustizia,  che  non  riguarderebbe  tanto,  kantianamente,

l’etica del dovere, anche se di un dovere rivolto al futuro, della ragione pratica,

ma, piuttosto, riguarderebbe la critica del giudizio riflettente, estetico, che ha a

che fare appunto con il sentimento[11] grazie al quale si collega la sensibilità

alla ragione. Proprio perché sento di amare un uomo, una donna, un animale,

qui e adesso, posso desiderare e sperare che nel futuro generazioni di individui,

di uomini, di animali, piante e alberi sopravvivranno a me. In fondo è questo

che spera un padre nei confronti di suo figlio e di suo nipote. Purtroppo la

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 7

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

coscienza,  l’agire  sociale,  l’etica,  la  cultura sono condizioni  dell’uomo che

cambiano  lentamente  nel  tempo.  Ne  avremo  di  tempo  per  ri-educare  la

prossima generazione a questa etica dell’amore e alla responsabilità verso le

successive generazioni?

NOTE

* Queste mie riflessioni sono state stimolate dalla conferenza di Emidio

Spinelli, La sfida della responsabilità in Hans Jonas, che ringrazio, tenuta a

Firenze il 14 febbraio 2024.

[1] Sul tema, E. Spinelli, Obiettivo Platone. A lezione di Hans Jonas, Ets, Pisa

2019.

[2] H. Jonas, Il principio responsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, trad.

it. di P. Rinaudo, a cura di P. Portinaro, Einaudi, Torino 1990, p. XXVII.

[3] Ivi, p. XXIX.

[4] Ivi, p. 36.

[5]  G.  Fornero,  Jonas:  la  responsabilità  verso  le  generazioni  future,  in  N.

Abbagnano,  Storia  della  filosofia,  Vol.  X,  La  filosofia  contemporanea  4,  Tea,

Milano 1996, p. 114.

[6] R. Bodei, Geometria delle passioni, Feltrinelli, Milano 2003, pp. 72-74.

Bodei, più avanti nel libro, polemizza esplicitamente con Jonas proprio per

l’uso “negativo” del concetto di paura consigliando di fare a meno di queste

«passioni deprimenti». E conclude: «In questo modo tanto ‘l’euristica della

paura’, quanto ‘il principio speranza’ perderanno finalmente il loro valore». (p.

101).

[7] M. A. Foddai, Euristica della paura e vincolo dell’incertezza. Riflessioni su

Jonas e Hobbes, in «Rivista della Filosofia», LXI, gennaio 2016, pp. 117-135.

[8] E. Canetti, Massa e potere, trad. it. di F. Jesi, Adelphi, Milano 1981.

[9] Sulla ricostruzione genealogica del pensiero moderno, che ha condotto a

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 8

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/

trattare la ragione non come fine ma come mezzo, si rimanda allo stesso H.

Jonas, Organismo e libertà, trad. it. di A. Patrucco Becchi, a cura di P. Becchi,

Einaudi, Torino 1999.

[10] E. Pulcini, La cura del mondo, Bollati Boringhieri, Torino 2009.

[11] Non concordo su questo punto con M. A. Foddai, Jonas, Hobbes e le forme

della paura,  in «Diritto@storia», n. 14,  2016, che parla esplicitamente della

«paura  come  sentimento  morale»;  «dobbiamo  imparare  ad  avere  paura»;

«potere  cognitivo  delle  emozioni»  frasi  che  alludono  appunto  al  tentativo

jonasiano di trasformare emozioni pure in un agire sociale e politico razionale

a partire da un’etica aristotelica e kantiana, intenzionale e cognitiva, ripresa

soprattutto negli ultimi anni da Martha Nussbaum. Ovviamente non ho qui lo

spazio  per  una  critica  al  cognitivismo.  Rimando  al  mio,  Sentire  nel  tempo.

Emozioni,  passioni,  sentimenti.  La  compassione  in  Martha  Nussbaum,  in

«Fronesis»,  n.  34,  2021,  pp.  35-52.

https://ilpensierostorico.com/

