&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

L’EURISTICA
DELLA PAURA DI
HANS JONAS TRA
EMOZIONI E
RAGIONT*

Data: 21 Marzo 2024 - Di Stefano Berni

Rubrica: Letture

Difficilmente un autore importante come Hans Jonas, & mai caduto in
un’aporia insanabile, forse causata da una cultura millenaria nella quale il
tema del corpo e delle emozioni viene rivestito da una serie di sovrastrutture
culturologiche e tradizionalistiche di impianto neoplatonico, gnostico,
cristiano, cartesiano, kantiano[1]. L’intento di Jonas, sicuramente lodevole, €
quello di prendere atto che la societa industriale e tecnologica, ci sta
conducendo verso la catastrofe planetaria: solo una responsabilita e una presa
di coscienza di tutto il genere umano potrebbe allentare il rischio che tale
catastrofe avvenga. Si comprende allora il gesto disperato del filosofo tedesco
di ricorrere alla paura come ultimo “freno” nel tentativo di ammonire gli
uomini, come farebbe qualsiasi padre di fronte ad un figlio in pericolo.

In questo scritto dunque non voglio negare il rischio elevato di una
catastrofe ambientale, ma vorrei piu semplicemente sostenere che il discorso
di Jonas & debole proprio perché confonde e non risolve il nesso mente-corpo,
conoscenza-emozioni, responsabilita-paura, dovere-piacere.

I1 riferimento all’idea di responsabilita (e in parte anche 1’utilizzo del
termine «euristica») rinvia a certe posizioni filosofiche, lato senso,
razionalistiche. Esse ci mettono in guardia dal rischio che la fine del mondo si
avvicini, che I’impatto sull’ambiente delle tecnologie e dei mezzi di produzione

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/



https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

sia altamente inquinante e pericoloso per I’uomo e per tutta la biosfera.
Purtroppo o per fortuna in ogni discussione filosofica che si rispetti vi € una
controparte e voci discordanti che trovano motivi, talvolta altrettanto
apparentemente validi, per respingere la tesi dell’avversario. A maggior
ragione se il dibattito avviene in una arena pubblica e coinvolge migliaia di
studiosi, politici, intellettuali.

Non cerchero di dimostrare ’inadeguatezza delle tesi “apocalittiche” di
Jonas, dando per scontato che il lettore, a pitu di cinquanta anni di dibattiti
sull’ambientalismo e sull’ecologia, abbia ormai maturato una propria idea. Lo
stesso Principio di responsabilita usci in Germania nel 1979. Personalmente io
penso che le “preoccupazioni” di Jonas siano giuste e, anche se non
immaginassimo scenari apocalittici, sarebbe sufficiente applicare «il principio
di precauzione» per provare a prevenire I’inquinamento ambientale delle
acque e delle terre, lo sfruttamento intensivo dei campi, il cibo spazzatura, il
problema delle scorie e cosi via.

Quello che contesto filosoficamente a Jonas, il che puo essere visto come
poca cosa, un semplice esercizio retorico entro questo scenario apocalittico, e
quello di aver provato a tenere insieme dei concetti secondo me incompatibili.
Comprendo lo sforzo jonasiano di collegare, con i suoi ragionamenti filosofici,
il kantismo con un’espressione ben poco kantiana e ossimorica come
«un’euristica della paura»[2]. Ad un kantiano puro non sarebbe mai potuto
venire in mente di collegare la «ragione pratica», il dovere categorico, con
un’emozione, che in prima battuta attiene alla sfera sensibile. Tuttavia e
difficile fondare un’etica dei principi, appunto, un principio di responsabilita,
un postulato della ragion pratica, questa si utopica[3], avendo bisogno poi di
ricorrere ad un’emozione cosi apparentemente “irrazionale” come la paura.
Oggi sappiamo che la ragione, ’intelletto, il comprendere i comportamenti
giusti da tenere, il linguaggio astratto e cognitivo riguardano essenzialmente
la parte del cervello piu evoluta: la corteccia cerebrale. Invece la paura € una
reazione semiautomatica che investe principalmente I’amigdala e 1’ipotalamo,

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

regioni piu “antiche” del nostro cervello. Certo, queste emozioni “decidono”
spesso per noi anche se vengono filtrate, “controllate” e giustificate
razionalmente a posteriori dai lobi superiori i quali gestiscono e indirizzano
I’azione originata dall’emozione stessa. Dunque, sembrerebbe insensato
confondere, anche se volutamente, piani cosi diversi nell’affrontare un
argomento che richiede un dibattito sui pro e i contro, sugli scenari futuri che
si prospettano, sullo sforzo di immaginazione (di cui troppo brevemente ci
parla anche Jonas[4]) che occorre, per prevedere quello che accadra nel futuro
e le conseguenze che le nostre azioni oggi potranno mettere in atto domani.
Perché allora la scelta del filosofo tedesco di utilizzare un’emozione
considerata nella storia del pensiero, e confermata anche dagli studi scientifici
piu recenti, cosi lontana da una proposta filosofica opposta rispetto a quella
razionalistica?

Prima di provare a rispondere, vorrei aprire una parentesi proprio sullo
sforzo di immaginazione che occorre, per permettere di vedere quali possano
essere le mosse da eseguire. L’immaginazione non e riducibile e
sovrapponibile alla razionalita. Ci sono persone, molto intelligenti,
completamente prive di immaginazione e intuizione. Per esempio, un giocatore
di scacchi potrebbe esserne privo. L’immaginazione invece serve per vedersi
vivere in un mondo futuro e per far questo occorre sentire il proprio corpo in una
“situazione” diversa da quella abitudinaria. Proviamo ad immaginarsi di
essere dei soldati in una battaglia. Sentite le bombe che vi cadono vicino? I
proiettili che vi sibilano intorno? I commilitoni accanto che cadono urlando?
La vista del sangue che schizza ovunque? Potete provare quelle stesse
emozioni: la rabbia, la paura, la tristezza, lo sconforto? Probabilmente no,
forse anche queste potreste immaginarvele, se le avete vagamente gia provate,
ma non sentirle veramente. Tuttavia un uomo privo di immaginazione, spesso
poco empatico, non sarebbe capace neanche di avvertirle: un uomo privo di
immaginazione ha una bassa capacita emotiva tale per cui non riesce a sentirle,
né vederle negli occhi di un altro. Céline scriveva nel suo romanzo, Viaggio al
termine della notte, che i soldati non si aspettano di morire, sperano sempre di

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

cavarsela, perché appunto sono privi di immaginazione, o, forse, piu
poeticamente, con Ungaretti, si potrebbe dire che proprio in quel momento
non sono mai stati tanto attaccati alla vita. Tuttavia, alcuni uomini amano fare
la guerra: ci sono i volontari, i mercenari, i professionisti che amano il rischio,
sfidano continuamente la morte, forse animati da altre passioni piu forti ma
non certo dalla paura, o, forse, proprio perché essa scarica nel sangue forti dosi
di adrenalina che ad un certo punto possono creare dipendenza.

Queste brevi riflessioni mi portano al secondo problema del pensiero
jonasiano che vorrei sollevare: ormai sempre piu studi di biologia, di etologia e
di neuroscienze stanno chiaramente dimostrando come le emozioni siano
fortemente deputate nelle decisioni cognitive da prendere. Apparentemente
questi studi darebbero ragione a Jonas nel tentare di collegare un’emozione
con la ragione. Infatti il suo tentativo andrebbe anche nella direzione giusta
che e quella di superare «l’errore millenario del dualismo»[5] recuperando una
filosofia della natura e del corpo. Ammesso infatti che I’emozione della paura
sia importante per prendere consapevolezza dei pericoli e dei rischi cui un
uomo puo andare incontro nelle sue scelte personali e sociali, allora, se non
funziona nel caso dei soldati, ci possiamo domandare perché a fortiori dovrebbe
funzionare (e di fatto non ha funzionato) nel caso di cittadini che vivono
tranquillamente nelle proprie citta ma si aspettano in uno scenario futuro che
le loro esistenze sarebbero messe in serio pericolo a causa dei disastri
ambientali. Se la paura fosse un’emozione cosi potente e immaginativa non
avremmo avuto bisogno di Jonas per ricordarci del pericolo che corriamo
nell’inquinare ’ambiente. Se ce 1o deve ricordare, - facendo ricorso ad un
ragionamento logico, ad un principio razionale come un dovere kantiano in cui
dalla paura dovrebbe sortire una euristica e una responsabilita, - & perché gli
uomini appunto non si spaventano facilmente e non si sono spaventati. Si, ma
perché non si sono spaventati? Perché, come tutte le emozioni, anche la paura
si accende, si attiva solo di fronte ad un nemico certo e visibile. Il nostro
cervello, la nostra amigdala, frutto dell’evoluzione naturale, funziona se di
fronte a noi abbiamo un pericolo incombente: un serpente, un leone, un

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

terremoto, un uomo che mi sta per accoltellare. La paura non si attiva di fronte
ad un pericolo che non percepisco con i miei sensi e me lo figuro lontanamente
0, addirittura, potra giungere tra molti anni. Al contrario, come scrive Remo
Bodei, riportando la definizione di Spinoza, «la speranza e la paura sono
incontrollabili, irruente, distruttive, contagiose, intrattabili e refrattarie ad
ogni intervento diretto della ragione» e non possono essere intese come
«attesa di un male futuro» e incerto come invece pensavano Platone, Aristotele
o lo stoicismo greco[6]. In questo caso occorrerebbe semmai appunto un po’ di
immaginazione: pensare a quello che potra succedere. In pit non spetta
direttamente al singolo la decisione di sospendere determinate tecnologie o
scelte ambientali. La scelta e dei politici che a loro volta devono convincere gli
industriali, i capitalisti ma anche gli operai e i contadini, questi ultimi spinti ad
agire, prima ancora che dalla paura, dalla ricerca del cibo per sopravvivere.
Come ci insegnano molti studi psicologici, se non dipende direttamente da me
scegliere, questo mi deresponsabilizza. La paura di morire di fame poi e
certamente piu intensa e prioritaria rispetto alla paura di morire di caldo, di
incendi o di alluvioni derivate da possibili cambiamenti climatici. Forse Jonas
non avrebbe dovuto parlare di paura (Furcht), un’emozione che ha breve
durata, ma di Angst (angoscia, inquietudine, preoccupazione). In questo modo
si potrebbe piu correttamente parlare di un sentimento definibile proprio per la
sua lunga durata permettendo di immaginare un mélange con la parte piu
razionale della mente umana. Ma la paura non é un sentimento. Come si
distingue infatti un’emozione, da una passione e dal sentimento? In primo
luogo, appunto, dalla durata temporale presente nella nostra psiche. Per
fortuna! Perché se la paura fosse un sentimento e convivesse con noi
lungamente, tale stato ci condurrebbe a vivere una vita dolorosa, ansiosa,
angosciante, disperata portandoci presto a un abbassamento delle difese
immunitarie e a una malattia psichica grave come accade a persone che stanno
sotto assedio militare per giorni o mesi.

Anche equiparare e confrontare la paura di morire hobbesiana[7] con la
paura ecologica non aiuta a ragionare sull’argomento, perché anche oggi, per

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

esempio, la paura dello straniero o del nemico in guerra e piu visibile e
avvertibile di una paura immaginaria come quella ambientale. Purtroppo o per
fortuna I’animale-uomo si e sviluppato, come dicevamo, da un punto di vista
evolutivo, nel rispondere ai pericoli immediatamente visibili. Piu la percezione
del pericolo e lontana nello spazio e nel tempo, piu la reazione sara blanda.
Tutti noi abbiamo paura di morire e sappiamo con certezza che dovremo
morire e che siamo animali morenti, ma non ci allarmiamo piu di tanto se
sappiamo che essa arrivera un giorno ancora non determinato. Inoltre e
paradossalmente talvolta ci abituiamo a non provare neanche piu la paura,
perché ad un certo punto si innesca un «meccanismo di difesa» che ci permette
di abituarsi, ma con inconvenienti tali di cui accennavo sopra. Infine la paura
riguarda soprattutto I’individuo e non la massa, nel qual caso, a causa del
contagio mimetico, condurrebbe alla fuga, al panico e alla dispersione[8].

Un tempo, anticamente, vi era il rispetto della natura, vista come una dea
madre da amare, onorare e venerare. Tra i Greci vi era anche ’idea di lasciare
un segno per i posteri. Si rispettavano le leggi degli avi e si immaginavano le
future generazioni in continuita con le proprie tradizioni. Ma erano concezioni
idealistiche, mitologiche, pagane, ancora in armonia con la (propria) natura,
che sono state spezzate via dal nichilismo ebraico-cristiano e moderno-
capitalistico[9]. Forse, dovremmo rimodulare e reinventare un nuovo
paradigma culturale che ci dovrebbe riportare a sentire la natura come una
madre che ci protegge e ci sostenta, un’euristica dell’amore o della cura?[10] O
forse dovremo ricorrere piuttosto a un’etica della compassione? O sviluppare
un sentimento di giustizia, che non riguarderebbe tanto, kantianamente,
’etica del dovere, anche se di un dovere rivolto al futuro, della ragione pratica,
ma, piuttosto, riguarderebbe la critica del giudizio riflettente, estetico, che ha a
che fare appunto con il sentimento[11] grazie al quale si collega la sensibilita
alla ragione. Proprio perché sento di amare un uomo, una donna, un animale,
qui e adesso, posso desiderare e sperare che nel futuro generazioni di individui,
di uomini, di animali, piante e alberi sopravvivranno a me. In fondo € questo
che spera un padre nei confronti di suo figlio e di suo nipote. Purtroppo la

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

coscienza, ’agire sociale, ’etica, la cultura sono condizioni dell’uomo che
cambiano lentamente nel tempo. Ne avremo di tempo per ri-educare la
prossima generazione a questa etica dell’amore e alla responsabilita verso le
successive generazioni?

NOTE

* Queste mie riflessioni sono state stimolate dalla conferenza di Emidio
Spinelli, La sfida della responsabilita in Hans Jonas, che ringrazio, tenuta a
Firenze il 14 febbraio 2024.

[1] Sul tema, E. Spinelli, Obiettivo Platone. A lezione di Hans Jonas, Ets, Pisa
2019.

[2] H. Jonas, Il principio responsabilita. Un’etica per la civilta tecnologica, trad.
it. di P. Rinaudo, a cura di P. Portinaro, Einaudi, Torino 1990, p. XXVII.

[31 Ivi, p. XXIX.
[4] Ivi, p. 36.

[5] G. Fornero, Jonas: la responsabilita verso le generazioni future, in N.
Abbagnano, Storia della filosofia, Vol. X, La filosofia contemporanea 4, Tea,
Milano 1996, p. 114.

[6]1 R. Bodei, Geometria delle passioni, Feltrinelli, Milano 2003, pp. 72-74.
Bodei, piu avanti nel libro, polemizza esplicitamente con Jonas proprio per
’uso “negativo” del concetto di paura consigliando di fare a meno di queste
«passioni deprimenti». E conclude: «In questo modo tanto ‘’euristica della
paura’, quanto ‘il principio speranza’ perderanno finalmente il loro valore». (p.
101).

[71 M. A. Foddai, Euristica della paura e vincolo dell’incertezza. Riflessioni su
Jonas e Hobbes, in «Rivista della Filosofia», LXI, gennaio 2016, pp. 117-135.

[8] E. Canetti, Massa e potere, trad. it. di F. Jesi, Adelphi, Milano 1981.

[91 Sulla ricostruzione genealogica del pensiero moderno, che ha condotto a

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/


https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

trattare la ragione non come fine ma come mezzo, si rimanda allo stesso H.
Jonas, Organismo e liberta, trad. it. di A. Patrucco Becchi, a cura di P. Becchi,
Einaudi, Torino 1999.

[10] E. Pulcini, La cura del mondo, Bollati Boringhieri, Torino 2009.

[11] Non concordo su questo punto con M. A. Foddai, Jonas, Hobbes e le forme
della paura, in «Diritto@storia», n. 14, 2016, che parla esplicitamente della
«paura come sentimento morale»; «dobbiamo imparare ad avere paura»;
«potere cognitivo delle emozioni» frasi che alludono appunto al tentativo
jonasiano di trasformare emozioni pure in un agire sociale e politico razionale
a partire da un’etica aristotelica e kantiana, intenzionale e cognitiva, ripresa
soprattutto negli ultimi anni da Martha Nussbaum. Ovviamente non ho qui lo
spazio per una critica al cognitivismo. Rimando al mio, Sentire nel tempo.
Emozioni, passioni, sentimenti. La compassione in Martha Nussbaum, in
«Fronesis», n. 34, 2021, pp. 35-52.

ilpensierostorico.com

L’euristica della paura di Hans Jonas tra emozioni e ragioni*

https://ilpensierostorico.com/leuristica-della-paura-di-hans-jonas-tra-emozioni-e-ragioni/



https://ilpensierostorico.com/

