
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Le virtù dell’individuo democratico

https://ilpensierostorico.com/lasch-e-le-virtu-dellindividuo/

LE VIRTÙ
DELL’INDIVIDUO
DEMOCRATICO
Data: 11 Giugno 2025 - Di Alessandro Della

Casa

Rubrica: Il pensiero anglo-

americano

Recensione a: C. Marsonet, Christopher Lasch, IBL Libri, Torino 2025, pp. 188,

€ 14,00.

Christopher Lasch (1932-1994) è parte della cerchia di autori noti in Italia

perlopiù per qualche formula evocativa, ma raramente ben compresi quando

sono impiegati nella stampa di largo consumo: «cultura del narcisismo», «io

minimo»,  «tradimento  delle  élite»  quelli  mutuati  dai  titoli  delle  opere

dell’americano. A colmare la lacuna, non limitata solo al nostro Paese, nella

conoscenza complessiva del pensiero di Lasch viene ora l’agile e validissimo

saggio Christopher Lasch (IBL Libri, Torino 2025, pp. 188) di Carlo Marsonet,

borsista della Fondazione Filippo Burzio di Torino e Adjunct Fellow del Centro

Studi Tocqueville-Acton di Milano.

Valorizzando gli scritti pubblicati e le carte inedite conservate all’Università

di Rochester, Marsonet ricostruisce l’itinerario biografico e intellettuale del

critico sociale e ne scandaglia acutamente le riflessioni, portando in risalto la

correlazione  tra  i  principali  nuclei  tematici  indagati  –  la  famiglia,  il

narcisismo, il progresso, la religione, la democrazia – nell’elaborazione di una

peculiare  proposta  «populista»  in  opposizione  al  liberalismo,  inteso  tanto

nella variante liberista quanto in quella liberal.

La critica di  Lasch al  liberalismo di stampo newdealista,  come mostra il

volume, rappresentava, almeno in parte, una deviazione rispetto al retaggio

https://ilpensierostorico.com/rubriche/il-pensiero-anglo-americano/
https://ilpensierostorico.com/rubriche/il-pensiero-anglo-americano/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Le virtù dell’individuo democratico

https://ilpensierostorico.com/lasch-e-le-virtu-dellindividuo/

famigliare, maturata, durante gli studi storici alla Columbia University negli

anni Cinquanta, anche per la lettura di liberal  realisti che avevano messo in

discussione l’impianto tecnocratico affermatosi negli anni di F.D. Roosevelt: il

teologo  agostiniano  Reinhold  Niebuhr,  il  diplomatico  architetto  del

containment  George  F.  Kennan,  gli  storici  Arthur  Schlesinger  Jr.  e  Richard

Hofstadter. Proprio l’impostazione psichiatrica con cui quest’ultimo, autore di

Anti-intellectualism in American Life e di The Paranoid Style in American Politics,

era solito indagare le dinamiche della società statunitense attribuendo all’élite

liberale, presuntamente «disinteressata» e priva di preconcetti, una missione

«orto-pedagogica» nei confronti di una popolazione di «red-necks», sarebbe

però divenuto uno dei bersagli privilegiati dell’analisi di Lasch, che si sarebbe

nutrita, tra l’altro, del sospetto di Theodor Adorno e Max Horkheimer verso il

razionalismo politico e delle critiche di Charles Wright Mills alle strutture di

potere  burocratico  nelle  società  capitalistiche.  Sebbene  questi  ultimi

riferimenti  fossero  tra  i  precursori  riconosciuti  della  New  Left,  Lasch  non

avrebbe del resto mancato di mettere alla berlina la carica nichilistica ravvisata

in quel movimento al quale aveva brevemente guardato con favore.

Al suo biasimo per i progetti di ingegneria sociale degli esperti, già presente

in The New Radicalism in America (1965), contribuiva infatti la preoccupazione

per la «frammentazione» e per il «declino del senso di comunità» che essi, a

suo parere, provocavano in seno alla società di massa, a partire dall’ambito

famigliare. Rimarca Marsonet che l’istituto della famiglia – a cui fu dedicato il

volume  dall’emblematico  titolo  Rifugio  in  un  mondo  senza  cuore  (1977)  –

rappresentò per Lasch «il tema di una vita», poiché in essa individuava l’alveo

per  lo  «sviluppo  della  personalità  individuale  ed  educazione  all’esercizio

responsabile  della  libertà  e  della  scelta  morale».  Aristotelicamente  nucleo

iniziale dell’intera società, la famiglia forniva sia il primo contesto educativo

nel  quale  si  trasmetteva  una  visione  morale  che  cementava  i  legami

intergenerazionali sia la sfera in cui i  futuri cittadini adulti maturavano gli

elementi  caratteriali  indispensabili  all’«autogoverno»:  innanzitutto

l’autocontrollo,  l’indipendenza  di  giudizio  e  di  azione,  la  dedizione  e  la

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Le virtù dell’individuo democratico

https://ilpensierostorico.com/lasch-e-le-virtu-dellindividuo/

solidarietà concreta.

La  famiglia,  agli  occhi  di  Lasch,  si  dissolveva,  aggredita  dalle  mire

razionalizzatrici  dei  liberals,  dalle  prospettive  «liberazioniste»  ed

emancipatrici della sinistra radicale e dall’avanzata del mercato che, benché

indifferente  a  qualsiasi  retaggio  storico,  era  sostenuta  dai  conservatori

americani. Ma la disgregazione di quel fondamentale corpo intermedio era una

tappa  della  più  generale  tendenza  alla  polarizzazione  della  società  che,  in

effetti,  aveva  inquietato  alcuni  spiriti  liberali  di  fronte  all’avvento  della

democrazia moderna. In basso pareva diffondersi la massa di «io minimi»,

individui «narcisisti» privi di una bussola morale, i quali, piuttosto che dare

sfogo  a  pulsioni  espansionistiche,  avrebbero  attestato  fragilità  caratteriali,

incapacità  di  autodeterminarsi  e  dipendenza  nei  confronti  di  una  nuova

sovrastante autorità deputata a dirigerla paternalisticamente. Utilizzando le

parole di  Tocqueville,  nel cui solco è giustamente collocato l’americano, la

liberazione dei soggetti celava l’edificazione di un «potere immenso e tutelare

che si incarica di assicurare loro il godimento dei beni e di vegliare sulla loro

sorte»,  anche  nelle  forme,  Lasch  avrebbe  deprecato,  di  un  affidamento  al

welfare state che concorreva a deresponsabilizzare gli individui.

Lasch,  allora,  appare  consapevolmente  concorde  con  la  convinzione  di

Edmund Burke, secondo cui «la società non può esistere se non viene posto da

qualche parte un potere di controllo sulla volontà e sull’appetito; e quanto

meno ve n’è dentro l’uomo, tanto più deve esservene di fuori». Il cittadino

avrebbe dovuto dotare la propria «infrastruttura morale di base» del controllo

interiore che concedesse di ricreare relazioni politiche e sociali autenticamente

democratiche, nelle quali la maggiore libertà individuale fosse compatibile con

la maggiore collaborazione sociale. Ciò significava, per Lasch, riconoscere la

necessità  dei  «vincoli»  racchiusi  nelle  tradizioni  morali  e  religiose  –  in

particolare nel cristianesimo – che la tradizione razionalistica e illuministica

con troppa superficialità aveva reputato oltrepassate dall’implacabile marcia

del progresso.  Oltre a provvedere un riparo «in un mondo tormentato», la

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Le virtù dell’individuo democratico

https://ilpensierostorico.com/lasch-e-le-virtu-dellindividuo/

religione  sarebbe  stata  lo  strumento  migliore  per  tenere  a  bada

l’«autocommiserazione» e per contenere la hybris e gli appetiti umani. Tale

aspetto  francamente  conservatore  cela  forse  un  debito  nei  confronti  della

perorazione di quel «freno vitale» che l’harvardiano Irving Babbitt, nei primi

decenni  del  Novecento,  aveva  ritenuto  potesse  apportare  un  equilibrio  nel

pensiero e  nella  condotta dei  membri  delle  società liberali  secolarizzate.  E

d’altra parte l’esigenza di una legge superiore era stata avanzata anche da

Walter Lippmann – che Marsonet ricorda influente in alcune fasi del percorso

di  Lasch  –  quale  inderogabile  conforto  alle  norme  positive  che  avrebbero

inquadrato le più libere relazioni della Good Society immaginata per il secondo

dopoguerra.

A questo proposito, giacché siamo condotti nei dintorni del Colloque Walter

Lippmann, sono assai interessanti le pagine dedicate alla prospettiva politico-

economica di  Lasch.  Infatti  vi  si  sottolinea che,  mantenendo una costante

avversione  sia  nei  riguardi  delle  dinamiche  capitalistiche  sia  della

collettivizzazione,  i l  critico  sociale  sosteneva  una  «radicale

decentralizzazione»  fondata  sulla  cooperazione  volontaria  tra  piccoli

proprietari. Ciò, mentre lo connetteva idealmente alle elaborazioni ordoliberali

di Wilhelm Röpke, lo portava a rivalutare esplicitamente alcuni capisaldi del

controverso distributismo britannico di Hilaire Belloc e Gilbert K. Chesterton e

la variegata e fallimentare esperienza del movimento populista, insorto negli

Stati  Uniti  di  fine  Ottocento  per  opporsi  al  consolidamento  del  governo

federale, alla concentrazione dei capitali, allo sviluppo della finanza moderna e

al  lavoro  salariato,  con  l’«idea  fantastica»  di  «imporre  un  ordine  morale

sull’economia di mercato».

Che questa visione fosse argomentata in Il paradiso in terra  (1991), giusto

all’indomani  delle  presidenze  reaganiane,  conferma  chiaramente  l’ostinata

resistenza  di  Lasch  alle  correnti  del  proprio  tempo.  Eppure  in  una  tarda

prolusione rivolta agli studenti dell’Università di Rochester, benché avvertisse

che il nuovo secolo sarebbe stato «molto meno piacevole» del precedente, egli

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Le virtù dell’individuo democratico

https://ilpensierostorico.com/lasch-e-le-virtu-dellindividuo/

più della disperazione o dell’ottimismo evocava la «voce della speranza» che

avrebbe  permesso  alle  future  generazioni  di  affrontare  le  difficoltà

apparentemente insormontabili che avrebbero incontrato. Un auspicio, questo,

che dovrebbe impedire di confinarne al «nostalgismo» l’eredità intellettuale,

nota  Marsonet,  il  cui  puntuale  lavoro  ci  consente  di  apprezzare  le  tante

sfaccettature di un pensiero irriducibile a pochi e male intesi concetti.

https://ilpensierostorico.com/

