
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

UN’INCESSANTE
RICERCA DI
EQUILIBRI: LA
DEMOCRAZIA
SECONDO SARTORI
Data: 7 Febbraio 2025 - Di Gaia Tella

Rubrica: Letture

Recensione  a:  G.  Sartori,  Democrazia,  Introduzione  di  Nadia  Urbinati,

Treccani, Roma 2023, pp. 133, € 10,00.

Data  la  complessità  dei  sistemi  democratici,  nella  definizione,  ma

soprattutto, nella loro realizzazione, le aspettative di chi vive in questo genere

di contesti potrebbero non essere sempre soddisfatte. Infatti, «comunque sia,

in nessun caso la democrazia così com’è coincide, né coinciderà mai, con la

democrazia per come vorremmo che fosse». Così Giovanni Sartori.

Nel  saggio  Democrazia,  originariamente  pubblicato  come  voce  sul  tema

nell’Enciclopedia delle scienze sociali (1992), oggi riedita con l’introduzione di

Nadia  Urbinati,  il  politologo  fiorentino  cerca  di  delineare,  dopo  una  breve

premessa  storica  sul  tema,  le  caratteristiche  inalienabili  della  ormai  più

discussa  forma  di  governo.  Secondo  suo  costume,  lo  fa  in  modo  chiaro  e

diretto.

Sartori propende per una prospettiva realistica: si  parte proponendo una

definizione  analitica,  valutabile  attraverso  l’osservazione  della  funzionalità

strutturale dei principi democratici fondamentali, passando poi dal concetto

alla sua applicazione concreta nella realtà. Bisognerebbe, quindi, secondo il

politologo, portare avanti scelte razionali, limitate nello spazio e nel tempo, a

seconda dei presupposti e degli obiettivi individuati. Si tratterebbe insomma di

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

effettuare uno studio progressivo e circostanziato dei casi concreti, restando

consapevoli  del  fatto che la  stessa democrazia,  in quanto dinamica,  non è

esente da trasformazioni. Anzi.

La  concezione  sartoriana  della  scienza  politica  è,  difatti,  quella  di  una

scienza  operativa,  capace  di  cogliere  periodicamente  le  condizioni  di

applicabilità  rispetto  al  contesto,  nonché  esporre  una  teoria  e  realizzarla,

controllandone  gli  sviluppi  nella  prassi.  Si  tratta  di  elaborare  una  forma

particolare di normativismo al fine di limitare la persistente aspirazione al

perfezionismo,  poiché  «l’esperienza  storica  insegna  che  a  ideali  smisurati

corrispondono sempre catastrofi pratiche». La democraticità è da intendere

come  la  tendenza  dei  nostri  sistemi  politici  ad  avvicinarsi  all’ideale,  va

considerata un principio di regolazione e di giudizio. Se si vuole effettivamente

parlare di democrazia va pertanto stabilito un contraddittorio, determinando

dove questa finisca e chiarendo ciò che, invece, democratico non è. Evitando

questo  passaggio  logico  ogni  discorso  resta  astratto  e  troppo  spesso

confusionario: «È così che negli ultimi 50 anni si è potuto spacciare tutto, o

quasi tutto, per democrazia. Il che non ha giovato né alla chiarezza delle idee,

né alla causa della democrazia».

È innegabile si tratti della migliore forma di governo, da un punto di vista

teorico, ma è anche chiaro che l’aspirazione alla collaborazione collettiva, su

cui la democrazia si fonda, deve essere presa seriamente da parte di tutti gli

attori in gioco. Si potrebbe partire dal presupposto che la democrazia non viene

messa  apertamente  in  discussione,  a  livello  concettuale,  ma  bisognerebbe

rendersi anche conto di quanto i suoi effetti sembrino, invece, sempre meno

concreti.

Misurare  il  grado  di  democraticità  di  cui  è  dotato  un  sistema  politico,

permette di andare oltre la semplice definizione formale, attraverso l’analisi

dell’effettività concreta di determinate condizioni fondamentali: servirebbero

libertà, uguaglianza e partecipazione per affermare di far parte di un sistema

democratico. La realtà, però, sembra dimostrarsi sempre più lontana da questi

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

principi che, al tempo stesso, non pochi tendono a dare per scontati.

Nell’ambito di una repubblica democratica, secondo la teoria competitiva,

uno degli aspetti fondamentali è sicuramente la partecipazione: è innegabile

che senza il voto popolare non esista democrazia. Si tratta, infatti, di uno degli

aspetti maggiormente analizzati da Sartori.  La partecipazione è considerata

uno  dei  principali  indicatori  del  livello  di  democraticità  raggiunto  da  un

sistema  politico.  In  questo  genere  di  analisi  un  approccio  descrittivo  si

limiterebbe al momento del voto, tralasciando i processi e privando quindi i

cittadini  di  buona  parte  del  loro  potere  come  anche  delle  proprie

responsabilità.  Sartori,  invece,  preferisce  ipotizzare  una teoria  prescrittiva,

fondata sulla possibilità per l’elettorato di monitorare le scelte fatte in politica,

accentuando così la responsabilità dei diversi attori. Nel complesso, tutto ciò

che è democratico si fonda sulla legittimità, quindi sul ruolo del consenso,

basato  a  sua  volta  sul  pluralismo  delle  opinioni  e  sulla  libera  volontà

deliberativa di ognuno.

Nell’ambito di questo dibattito si fa, poi, spesso riferimento anche al trade

off tra Governability e Accountability: «Pertanto si arriva a un punto nel quale la

scelta tra rappresentatività-sensitività da un lato e efficienza dall’altro non è

eludibile».  Se,  infatti,  da  un  lato  è  risaputo  che,  in  democrazia,  gli  eletti

debbano rendere conto delle loro azioni politiche agli elettori, questo aspetto

viene spesso messo in secondo piano rispetto alla governabilità. È chiaramente

importante che le istituzioni politiche riescano a portare avanti i loro compiti,

quindi  possano  governare  efficacemente,  ma  trattandosi  di  democrazia  è

anche  fondamentale  che  questo  aspetto  non  porti  a  sottovalutare  la

responsabilità  che  i  politici  hanno  nei  confronti  dei  cittadini  e  della  loro

legittima pretesa di essere rappresentati in modo adeguato, corrispondente e

soddisfacente  rispetto  alle  originarie  richieste  più  o  meno  esplicitamente

espresse nel voto.

Nonostante  la  consapevolezza  dell’importanza  del  voto  in  democrazia,

questo aspetto non assicura necessariamente la qualità delle decisioni:  una

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

questione  spesso  sottolineata  da  Sartori,  che  propone  un  pensiero

controcorrente rispetto alla convinzione generale. Il  voto stesso, secondo il

politologo  fiorentino,  non  è  considerabile  un  indicatore  epistemico.

Informazione,  infatti,  non  significa  conoscenza  e,  mentre  la  conoscenza

presuppone informazioni, ciò non indica di per sé che chi è informato conosca.

Infatti «votando, non importa quanto spesso, non impariamo a votare meglio,

cioè in modo più competente o razionale […] Non si impara a votare votando».

Non  si  dovrebbe,  per  questo,  pretendere  che  l’elezione  sia  costantemente

espressione  di  soluzioni  coerenti,  perché  semplicemente  non  può  esserlo

sempre.  La  democrazia,  con  i  suoi  procedimenti,  non  assicura  la  migliore

soluzione,  ma  solo  esiti  legittimi,  considerando,  inoltre,  che  quasi  nulla  è

valutabile come giusto in assoluto. Sartori ha quindi una propria visione della

partecipazione  democratica,  verso  la  quale  sembra  sviluppare  un  senso  di

protezione ideale, consapevole che non sia possibile chiedere al potere politico,

anche se democratico, di realizzare esclusivamente soluzioni efficaci ed essere

competente di  tutto,  stante poi  il  fatto che il  voto stesso non si  identifica

necessariamente con l’esito migliore.

Un ulteriore tema centrale nella concezione sartoriana della democrazia è

sicuramente la relazione tra libertà ed uguaglianza, oltre che l’analisi dei due

singoli  principi,  mirata ad evidenziarne la  complessità,  concettuale  quanto

pratica. L’idea stessa della libertà è variata molto nei secoli: dall’impostazione

ciceroniana secondo la quale per essere liberi bisogna essere sottoposti alla

legge, si comincia ad ampliare progressivamente il concetto solo in Rousseau,

secondo il quale ogni uomo, nato libero, si trova ovunque circondato da limiti,

arrivando ad accennare la possibilità di autodeterminazione dell’io, che si era

già affacciata con il pensiero di Locke. Prima dello Stato moderno, comunque,

la libertà resta un concetto normativo e troppo astratto, inteso eventualmente

come autonomia, capacità di dare a sé stessi la propria legge, come in Kant, il

quale però si limita ancora alla sfera morale.

Ciò che Sartori,  invece, vuole sottolineare, è che le libertà morali,  intese

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

come  autonomia  e  autodeterminazione,  presuppongono  spesso  le  libertà

negative, dalle quali derivano a loro volta le libertà positive che, infatti, per

essere esercitate devono necessariamente essere libere da condizionamenti.

Questa distinzione tra “libertà da” e “libertà di” resta comunque molto labile,

difficile da definire per tutte le libertà specifiche, prima tra tutte per quella

politica,  di  cui  l’Autore principalmente si  occupa.  Secondo questa logica di

pensiero, volendo confrontare le libertà morali ed effettive, si può affermare

che «la mia volontà resta libera anche se mi trovo in carcere;  ma l’essere

interiormente libero non mi rende in alcun modo libero esternamente». La

questione relativa all’uguaglianza è, però, forse ancora più complessa.

Già in Aristotele veniva fatta una prima distinzione, ripresa da Sartori  e

tuttora molto significativa, tra “eguaglianza aritmetica”, cioè lo stesso a tutti,

ed  “eguaglianza  proporzionale”,  ovvero  lo  stesso  agli  stessi.  La  prima

presuppone l’uguale come identico, mentre la seconda intende assegnare ad

ognuno il suo, ammettendo anche trattamenti diversi a condizioni diverse, in

modo da ottenere l’uguaglianza nella realtà. Quest’ultima è chiaramente più

complicata da gestire: semplificando, si intende distribuire l’esistente tra tutti,

in base ai meriti e secondo le necessità di ognuno, ma vengono così posti una

serie  di  altri  interrogativi,  primi  tra  tutti  quanta  proporzione  e  a  quali

condizioni:  «Quale  stessità  è  rilevante?  E  correlativamente  quali  sono  le

differenze rilevanti?».

Inoltre andrebbe analizzata l’uguaglianza nelle opportunità, di cui si sente

spesso discutere ma che resta una formula molto problematica da trattare,

perché ha bisogno di essere realizzata oltre che definita, non rientrando più

solo nella sfera formale, ma finendo con l’influenzare le condizioni sostanziali

della  società.  Bisogna  quindi  distinguere  tra  “eguale  accesso”  ed  “eguale

partenza”. Il primo promuove la meritocrazia, il secondo, invece, finisce con

l’intersecare  l’eguaglianza  economica,  andando  a  influenzare  l’intero

processo, la vita stessa di ognuno, non il  singolo caso. Il  secondo concetto

sembra  preceda,  quindi,  il  primo:  è  l’eguale  partenza,  secondo  Sartori,  a

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

rendere attuabile realmente l’eguale accesso alla singola situazione. Inoltre

questa stessa distinzione andrebbe intesa in ottica proporzionale, poiché in

senso aritmetico finirebbe con l’avvicinarsi molto alla concezione comunista

dell’uguaglianza negativa, per cui tutto è dello Stato ed egualmente nulla è di

nessuno. Concezione, quest’ultima, non condivisa da Sartori.  È importante,

quindi,  considerare  come  obiettivo  dell’eguaglianza  la  libertà  dal  bisogno,

quindi assicurare a tutti un’esistenza dignitosa, attraverso redistribuzioni e

facendo, quindi, convergere l’economia nella politica.

Si  può  affermare,  dunque,  che  nella  vita  pratica  eguali  trattamenti  non

producono spesso eguali esiti, da ciò deriva che per potersi considerare uguali

può darsi debbano verificarsi processi diseguali. Va comunque considerato che

trattamenti preferenziali, che hanno come obiettivo la realizzazione pratica

dell’uguaglianza, possono creare conflittualità sociale, se intesi erroneamente

come discriminatori. Servono una coscienza morale forte e la consapevolezza

delle  reali  condizioni  proprie  e  degli  altri  per  giudicare  la  realizzazione di

politiche mirate all’eguagliamento.

Resta una questione da sempre aperta, e probabilmente lo resterà, ma si può

affermare  che,  nel  complesso,  tra  libertà  e  uguaglianza  esistono  diverse

soluzioni di equilibrio, compensazioni, ma resta possibile anche un punto di

rottura, spesso più facile da raggiungere di quanto si immagini. Riprendendo

Sartori, se ne deduce che «tra libertà e uguaglianza ci può essere congiunzione,

ma  anche  pericolosa  disgiunzione».  Secondo  molti,  oggi,  è  la

liberaldemocrazia  a  costituire  la  congiunzione  perfetta  tra  libertà  ed

uguaglianza,  un  sistema  capace  di  equilibrarle.  Ma  secondo  questa

impostazione  si  fa  riferimento  esclusivamente  alla  libertà  politica  e  all’

uguaglianza formale, molto lontane sia dalla libertà “vera”, quella di pensiero,

quindi all’autonomia, sia dall’uguaglianza sostanziale nelle possibilità.

In  origine  il  liberalismo  è  nato  senza  particolare  attenzione  verso  le

condizioni  economiche  della  collettività,  in  società  preindustriali.  Ma  nel

momento in cui questa logica ha incontrato la democrazia ha avuto bisogno di

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 7

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

modificarsi in funzione del suo carattere democratico, facendo affidamento su

politiche di redistribuzione, in modo da applicare la democrazia politica in un

contesto di liberalismo economico: nasce così la liberaldemocrazia, nella quale

sembra restare, però, centrale la componente economica, a scapito degli ideali

politici.

L’ottimizzazione convergente tra i  due ambiti,  politico ed economico,  si

fonda, oggi, sulla coesistenza di una democrazia liberale unita ad un’economia

di mercato. Secondo Sartori questo falso bilanciamento è una delle maggiori

contraddizioni  degli  Stati  moderni,  non  in  grado  di  concretizzare  ciò  che

promettono. Si presuppone infatti che un “prima economico” si traduca in un

“dopo  democratico”,  senza  considerare  un’eventuale  inversione  del  nesso

causale: si potrebbe mai immaginare un sistema democratico, capace di creare

uno  sviluppo  economico,  magari  diverso  dalle  aspettative  tipiche  del

liberalismo,  ma  più  giuste?

Secondo l’Autore,  questo non avviene a causa della fiducia illimitata nel

mercato. A questo discorso, poi, Sartori lega il concetto di capitalismo, mai

messo  in  discussione  e  considerato  ormai  insostituibile,  ritenendolo

illusoriamente  conciliabile  con  un  sistema  realmente  democratico,  senza

condizioni. Nessun fattore causale dovrebbe, però, essere considerato l’origine

unica del processo di sviluppo e agire da spinta. Si dovrebbe invece intendere

tutto in modo integrato, per far interagire la politica con l’economia. Spesso

democrazia  e  benessere  vengono  attualmente  associati  concettualmente,

senza analizzare nel dettaglio la loro relazione, da sempre molto vaga: la logica

di mercato è il fondamento della maggioranza dei sistemi politici attuali, ma

non è scontato che il mercato crei democrazie valide. Si tratta di un’ipotesi

dubbia come, del resto, anche quella contraria, e non sembra neanche corretto

affermare che la democrazia riesca a generare sempre benessere, se legata così

strettamente alla logica capitalistica.

Si  ricava la certezza che il  mercato non è condizione sufficiente di

democrazia  e  il  quesito  se  la  democrazia  trovi  nel  mercato  la  sua

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 8

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

condizione necessaria. Stabilito che il mercato non dà democrazia, resta

da  stabilire  se  la  democrazia  postuli  il  mercato.  La  risposta  è:

probabilmente  sì  in  chiave  di  ottimizzazione,  forse  no  in  chiave  di

necessità.

Ma  come  è  possibile  che  la  dicotomia  democrazia-mercato  venga

generalmente  considerata  ottimizzante?  Non  si  tratta  chiaramente  di  una

questione  facile  a  cui  rispondere,  ma  nel  complesso,  oggi,  riprendendo  la

visione di Sartori, ci si convince dell’indissolubilità di questo legame sulla base

dell’ingannevole aspettativa di mantenere la tutela delle libertà individuali,

economiche e politiche, date apparentemente dalla diffusione del potere, tipica

della democrazia, che, però, in questo modo si trasforma da concetto politico a

strumento legittimante dell’economia di mercato. Il  meccanismo essenziale

alla base del mondo attuale è, infatti, il calcolo dei costi, sotto ogni punto di

vista,  dalla  politica  alla  società,  oltre  che  ovviamente  in  economia.  Ma  le

logiche di questo conteggio sono spesso molto discutibili e vaghe. Si dovrebbe

mirare  al  benessere  generale  ma,  per  farlo  entro  un’ottica  democratica,

occorrerebbe seguire un processo libero ma equo.

Per concludere, ciò che Sartori sembra voler sottolineare nel saggio sono le

contraddizioni  intrinseche  tipiche  degli  Stati  democratici.  In  contesti  poi

sempre più difficili da definire, come quelli attuali, che vedono la coesistenza

di  valori  e  obiettivi  diversi,  spesso  divergenti,  trovare  un  equilibrio

democratico,  capace  cioè  di  soddisfare  tutti,  è  sempre  più  complesso.  Si

pretende spesso che questa forma di governo risolva ogni questione, sia capace

di bilanciare ogni genere di interesse. Concepiamo la democrazia quasi come

un ente astratto, lontano e complicato, che si autoregola. Solo tornando ad

essere coscienti  di  quanto la  democrazia sia delicata da gestire,  e  di  come

ognuno possa migliorarla attraverso le proprie scelte, ci si convincerebbe della

sua importanza e si potrebbero vedere effettivamente realizzati i suoi principi

sostanziali. La intendiamo, al contrario, come un processo autopoietico che

non ha bisogno del nostro intervento, così abituati a nominarla e viverla da

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 9

ilpensierostorico.com

Un’incessante ricerca di equilibri: la democrazia secondo Sartori

https://ilpensierostorico.com/la-democrazia-secondo-sartori/

considerarla resistente a tutte le censure che, non sempre inconsapevolmente,

le imponiamo.

https://ilpensierostorico.com/

