
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Ragione moderna e coscienza liberale in dialogo con la fede. I motivi del cristianesimo per John Henry

Newman

https://ilpensierostorico.com/john-henry-newman/

RAGIONE
MODERNA E
COSCIENZA
LIBERALE IN
DIALOGO CON LA
FEDE. I MOTIVI
DEL
CRISTIANESIMO
PER JOHN HENRY
NEWMAN
Data: 5 Novembre 2025 - Di Markus Krienke

Rubrica: Letture

La radicalizzazione delle tendenze della modernità a cui assistiamo nella

nostra contemporaneità che si esprime, tra i molti elementi, innanzitutto in

una disgiunzione completa tra la “fede” e la “ragione”, pone alle religioni una

loro  co-responsabilità  per  una  società  libera  e  pacifica.  Ciò  viene  spesso

dimenticato in un contesto secolarizzato che non sa più confrontarsi con le

religioni  le  quali  sono  pluralisticamente  presenti  al  suo  interno.  Oltre  a

“rispettare  le  regole”,  esse  dovrebbero  confrontarsi  con  quella  ragione

moderna  che  sta  alla  base  dei  diritti  individuali,  della  costituzione,  della

società  aperta  e  dei  processi  democratici.  Uno  sguardo  nella  storia,

specialmente dell’800, insegna che questo non è stato facile in primis per la

Chiesa  cattolica,  la  quale  ha,  però,  trovato  in  personaggi  come  Antonio

Rosmini o John Henry Newman esponenti di un confronto critico-positivo con

una  situazione  culturale  marcata  dalle  dottrine  di  Darwin  e  Marx,  dal

liberalismo e del positivismo scientifico, dal razionalismo e dal modernismo.

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Ragione moderna e coscienza liberale in dialogo con la fede. I motivi del cristianesimo per John Henry

Newman

https://ilpensierostorico.com/john-henry-newman/

Dottrine che per  il  cattolicesimo dell’epoca erano tutte  espressione di  una

società decadente e pertanto da contrastare con ogni mezzo possibile, tra cui

l’infallibilità  papale  definita  durante  il  Concilio  Vaticano  I  (1870).  In  tale

contesto,  è  notevole  il  percorso  di  John  Henry  Newman  che  da  credente

cristiano anglicano era in cerca dei migliori motivi razionali per la fede, contro

una  Chiesa  cattolica  che  secondo  lui  l’ha  allontanata  dalle  sue  origini  per

adattarla  all’istituzione:  ed era proprio attraverso lo  studio dei  Padri  della

Chiesa  –  i  grandi  teologi  e  vescovi  dei  primi  secoli  –  per  comprendere

l’essenza del cristianesimo conservata della Chiesa anglicana, che scoprì in tali

autori il trait d’union con la tradizione cattolica di cui comprese sempre di più i

motivi,  per  cui  ad  un  solo  anno  dopo  la  pubblicazione  dell’opera  sul

Development of Christian Doctrine (1845), egli si convertì al cattolicesimo.

Motivo centrale di tale opera è l’idea che i dogmi che definiscono la fede, si

devono  evolvere  storicamente  per  tramandare  in  modo  sempre  nuovo  il

contenuto autentico della stessa. Così scoprì nel cattolicesimo la capacità di

confronto  con  dottrine  avversarie,  di  inglobare  i  loro  motivi  ragionevoli,

nonché  di  discernere  tra  un  “progresso”  nella  dottrina  che  giova  alla  sua

identità  e  quello  che  invece  la  indebolisce.  In  tale  prospettiva,  egli  poté

accettare  il  culto  mariano,  la  venerazione  dei  santi,  il  primato  papale,  la

dottrina dei sacramenti. Egli si convinse che l’agire della Chiesa attraverso i

secoli  era espressione di  “ragionevolezza” e non un reagire impulsivo agli

attacchi degli “eretici”.

Che cosa significa, però, più precisamente la “ragionevolezza” della fede a

differenza della “razionalità moderna”, con la quale tuttavia sa confrontarsi?

Con il  Grammar of Assent,  Newman ha individuato il  nucleo centrale di tale

problema nella questione di come si possa stabilire, legittimare e assicurare

“certezza”. Tale termine esprime infatti un elemento fondamentale della fede,

che è la fiducia in ciò che si crede e che viene tramandato da un’istituzione,

come  anche  dell’esistenza  dell’individuo  moderno  che  sovente  nutre

un’esaltazione  sconsiderata  della  “razionalità”.  La  scienza  –  secondo  il

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Ragione moderna e coscienza liberale in dialogo con la fede. I motivi del cristianesimo per John Henry

Newman

https://ilpensierostorico.com/john-henry-newman/

positivismo dell’epoca – suggerisce che le sfide dell’umanità sono risolvibili

senza  una  dimensione  espressa  dalla  fede,  e  oggi  certamente  nella

“razionalità”  delle  nuove  tecnologie  si  incontra  una  versione  ancora  più

estrema di tale “visione del mondo”. Invece, la ricerca della plausibilità della

fede apre il soggetto ad un accesso del tutto diverso alla realtà e alle sfide che

essa pone: riteniamo le cose “vere” per una psicologia della credenza che sta alla

base  dei  nostri  assensi  che  –  qualora  non  sono  di  carattere  scientifico-

nozionale – sono fondati sull’esperienza concreta, sulle rappresentazioni della

realtà e sui sentimenti.  Tutte dimensioni che la scienza positiva dell’epoca

come anche le tecnologie attuali non colgono all’interno del loro concetto di

“razionalità”.

Per  Newman,  invece,  le  convinzioni  più  importanti  –  quelle  che

costituiscono una “visione del mondo” e dunque il presupposto culturale per i

nostri “sistemi di sapere” – si basano sulla convergenza di molti motivi i quali

nel  loro  insieme  rendono  una  determinata  affermazione  estremamente

plausibile, specialmente nei confronti dell’alternativa di non affermarla – che

singolarmente presi possono anche sembrare “deboli” nei confronti di una

prova razionale. Ciò che l’insieme di tali motivi produce, è l’illative sense: a ben

vedere, ogni nostro atto di fiducia verso la realtà e verso gli altri è fatto di tale

stoffa.  Non  a  caso,  egli  afferma  che  «dieci  mila  difficoltà  non  fanno  un

dubbio». Con questo ragionamento ha invertito l’onere della prova: mentre

nella  modernità  il  cristianesimo  si  è  trovato  sulla  difensiva  nei  confronti

dell’illuminismo  nel  dover  giustificare  la  ragionevolezza  della  fede,  per

Newman  diventa  ora  la  posizione  della  non  fede  a  dover  dimostrare

l’infondatezza  dei  motivi  di  credenza  della  fede  cristiana.  Se  dovessimo

aspettare, infatti,  di  avere le prove assolutamente evidenti per i  motivi del

nostro  agire  in  generale,  semplicemente  non  agiremmo  mai:  «Life  is  for

action».

L’importanza che in questo modo egli riconosce al soggetto moderno, ossia

di  essere  protagonista  nella  formulazione  dell’illative  sense,  non  solo

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Ragione moderna e coscienza liberale in dialogo con la fede. I motivi del cristianesimo per John Henry

Newman

https://ilpensierostorico.com/john-henry-newman/

costituisce la presa sul serio dell’istanza centrale della cultura moderna e i

dubbi che esso nutre nei confronti di una fede autoritariamente definita, ma

apre anche,  proprio  per  questo,  lo  sguardo a  comprendere lo  sviluppo dei

dogmi secondo la legittimità storica in cui esso avviene. In tale modo, egli ha

sviluppato  un  rapporto  positivo  e  senza  barriere  –  quali  potevano  essere

costituite dalla teologia dell’epoca – con le discipline accademiche moderne

per cui molto emblematicamente fondò l’Università cattolica a Dublino, di cui

divenne  il  primo  rettore.  In  seguito,  egli  pubblicò  L’idea  di  un’Università

riassumendo i suoi discorsi tra il 1852 e il 1858, volti al tema della coltivazione

della formazione tramite il perfezionamento dell’intelletto. Qui egli esprime

come la filosofia, quale tenuta personale ma anche quale orizzonte all’interno

di cui le singole discipline si svolgono, realizzi quell’orizzonte sapienziale che

fu  sempre  affermato  dal  cristianesimo.  La  coltivazione  dell’intelletto  per

Newman non è solo lo studio della materia specifica che dà poi la base per

l’esercizio della professione, ma porta anche alla formazione della personalità,

da un lato,  e  aiuta a evitare la  chiusura autoreferenziale dei  singoli  saperi

disciplinari,  dall’altro. In questo senso, l’idea dell’università è l’apertura al

mondo:  «non  si  può  imparare  a  nuotare  in  acque  agitate  se  non  si  osa

entrarvi».  Tale  dimensione  sapienziale  del  sapere  funge  come  via

d’intersezione  della  teologia  con  gli  altri  saperi:  «questo  è  il  modo  per

progredire; questo è il  modo per giungere a dei risultati: non inghiottire la

conoscenza, ma (secondo l’immagine talvolta usata) masticarla e digerirla». In

questo modo viene insegnato un metodo per calare l’umanesimo all’interno

della  velocità  dello  sviluppo  scientifico-tecnico  che  oggi,  nell’ambito

dell’intelligenza artificiale, pone molte sfide alla teologia, e di fronte alle quali

quest’ultima  troppo  spesso  non  sa  come  diventarne  partecipe:  la  sua

esclamazione «abbiamo bisogno di teologi, non di vescovi», oggi dovrebbe fare

più eco.

Dove,  però,  si  può trovare quel  “punto archimedeo” a  partire  dal  quale

Newman è riuscito ad affermare la dottrina dell’identità della fede cristiana

nella  dinamica dello  sviluppo dottrinale,  delle  convinzioni  della  fede come

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Ragione moderna e coscienza liberale in dialogo con la fede. I motivi del cristianesimo per John Henry

Newman

https://ilpensierostorico.com/john-henry-newman/

paradigma del rapporto dell’individuo alla realtà e alla verità, e infine della

capacità della teologia di confrontarsi con le discipline accademiche che ormai

si  sono  metodologicamente  allontanate?  Esso  è  da  rintracciare  –  in  un

“brindisi”  che  Newman  idealmente  esprime  «al  papa;  tuttavia  prima  alla

Coscienza, poi al Papa». Con tale affermazione egli ha introdotto nel mondo

cattolico  l’istanza  centrale  della  modernità,  ossia  l’(auto-)coscienza

individuale:  la  fede,  prima di  aver  bisogno di  un’autorità,  viene affermata

dall’individuo e  ne diventa l’espressione più egregia,  e  per questo egli  era

certamente  contrarissimo  al  Syllabus  errorum  (1864)  con  il  quale  Pio  IX

condannava le istituzioni dello Stato liberale di diritto moderno. Ritenne un

errore la definizione dogmatica dell’infallibilità papale, la quale per lui doveva

rimanere  un’opinione  teologica,  ribadendo  il  suo  “brindisi”:  «se  il  Papa

parlasse  contro  la  coscienza,  minerebbe  le  proprie  fondamenta  e

commetterebbe un suicidio spirituale». A partire da qui il pensiero di Newman

può  essere  compreso  come  un  personalismo  teologico  liberale.  Nella  e

attraverso  la  coscienza,  la  fede  (come  fede  religiosa  così  come  fiducia

esistenziale)  si  riferisce  alla  realtà  e  si  afferma  all’interno  di  essa.  Non

meraviglia, così, che insieme alla teoria sullo sviluppo del dogma, l’idea di

coscienza è per Ratzinger «il suo contributo decisivo per il rinnovamento della

teologia»:  due  modi,  dunque,  per  conciliare  la  verità  eterna  con  la  storia

concreta che è  il  presupposto indispensabile  per la  realizzazione della  vita

umana.  Non  a  caso,  uno  dei  momenti  decisivi  della  sua  conversione  al

cattolicesimo era la comprensione del fatto che a partire da Leone I, la Chiesa

ha  sempre  valorizzato  –  contro  il  “monofisismo”  che  Newman  riconobbe

anche nella Chiesa anglicana e che riduce Cristo alla sola natura divina – la

vera  natura  umana  di  Cristo,  affermando  dunque  la  persona  umana,  non

un’istituzione politica o religiosa, come destinatario della rivelazione divina.

Leone I – Leone XIII (che nel 1879 creò Newman cardinale) – Leone XIV

(che lo ha dichiarato Dottore della Chiesa il 1° novembre 2025): sembra giunto

il  momento  che  le  idee  di  Newman  si  realizzino  nella  Chiesa  e  vengano

percepite  da  un  Occidente  in  cerca  della  propria  identità.  Infatti,  ciò  che

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Ragione moderna e coscienza liberale in dialogo con la fede. I motivi del cristianesimo per John Henry

Newman

https://ilpensierostorico.com/john-henry-newman/

Newman durante i suoi studi ha imparato dalla storia del cristianesimo, vale

innanzitutto per lui stesso, come anche per Rosmini, Lord Acton e molti che si

confrontavano  criticamente  con  il  liberalismo  moderno  a  partire  da  una

prospettiva cattolico-liberale, anche al prezzo di dover accettare che «chi tenta

di  fare,  in  un  momento  inopportuno,  qualcosa  che  in  sé  è  giusto,  può

facilmente diventare un eretico o uno scismatico. È scoraggiante non essere in

sintonia con il proprio tempo e, per questo, ricevere rimproveri e ostacoli in

tutto ciò che si fa». In questo modo loro hanno preparato la Chiesa per il XX

secolo, anticipando il Concilio Vaticano II (1962-65), e mettendo le basi per un

dialogo ancora oggi fecondo tra una fede maturata attraverso il confronto con

l’illuminismo e le sfide del nostro presente.

https://ilpensierostorico.com/

