
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Il fascismo secondo Roberto Esposito

https://ilpensierostorico.com/il-fascismo-secondo-roberto-esposito/

IL FASCISMO
SECONDO
ROBERTO
ESPOSITO
Data: 3 Novembre 2025 - Di Stefano Berni

Rubrica: Letture

Recensione  a:  R.  Esposito,  Il  fascismo  e  noi.  Un’interpretazione  filosofica,

Torino, Einaudi, 2025, pp. XX + 316, € 20,00.

«Noi  siamo  questo,  loro  sono  quello»,  scriveva  Edward  Said  nel  suo

Orientalismo,  per  criticare  la  netta  separazione  e  la  distanza  che  gli

“orientalisti” (gli studiosi occidentali) ponevano con il loro oggetto di ricerca,

l’Oriente. Il titolo di Roberto Esposito sembrerebbe a prima vista voler marcare

la separazione con il fascismo nel titolo del suo nuovo libro, Il fascismo e noi.

In realtà l’opposizione sembra piuttosto un tentativo di avvicinamento per

provare a mettersi nei panni dell’altro, in questo caso un altro particolare,

considerato pericoloso e estraneo ma fin troppo vicino a noi. Fino a che punto

risulti  estraneo  è  il  tentativo  del  filosofo  di  spingersi  all’interno  della

“galassia”  fascista  per  comprenderne  dal  di  dentro  i  suoi  misteri,  il  suo

impianto  metafisico.  Non  si  tratta  di  giustificare,  avrebbe  detto  Arendt,

stranamente poco utilizzata in questo testo, ma di comprendere l’essenza di

un movimento che non è semplicemente politico.

Dirsi  antifascisti  non  significa  niente  se  non  si  comprende  che  cosa  è

veramente il fascismo. Sicuramente il fascismo non è una semplice reazione

ma un modo di essere e di agire. Esso ci pervade, è fuori di noi e nello stesso

tempo ci attraversa, è soprattutto “dentro di noi”. Non si deve però cadere

nell’errore  e  nell’illusione  di  “interpretarlo  dal  di  dentro”  utilizzando  il

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Il fascismo secondo Roberto Esposito

https://ilpensierostorico.com/il-fascismo-secondo-roberto-esposito/

linguaggio stesso dei fascisti, fingendo di imitarli, come ha banalmente tentato

Antonio  Scurati.  Semmai  è  proprio  il  contrario:  domandarsi  se  il  nostro

atteggiamento  è  fascista.  Si  potrebbe  dire,  e  Esposito  sfiora  il  problema

utilizzando Foucault e Pasolini, che il fascismo ha una base antropologica. Ma

Esposito è più affascinato dalla propria macchina duale, utilizzata sempre nei

suoi libri precedenti, in cui si gioca a questo rispecchiamento continuo, una

sorta  di  dispositivo  che  riproduce  e  si  rincorre  all’infinito.  Pertanto  gli

strumenti che utilizza, per comprendere alla radice il fenomeno fascista, non

sono di derivazione storico-antropologica (nel senso etnologico e etnografico)

ma  storico-concettuale.  È  una  storia  dell’idea  di  fascismo.  Intendiamoci.

Questo non significa che l’operazione non risulti interessante: al contrario. Il

problema, almeno per chi scrive,  è che non è pienamente riuscita,  proprio

perché il fascismo (come il nazismo) è un modo di essere, di agire, di pensare

che sfugge alle griglie interpretative metafisiche. Supporre per esempio che un

libro, pubblicato da uno sconosciuto, il Mein kampf, abbia potuto convincere

milioni  di  persone  a  diventare  nazisti  è  certamente  un’ingenuità.  Solo

rovesciando  la  questione  si  capisce  che  quel  libro  non  arrivò  prima  del

nazismo, ma il nazismo era già in atto, seppure implicitamente, nel paese. Non

fu Hitler che inventò il nazismo, fu la cultura, lo ripeto, cultura intesa in senso

antropologico:  non  la  cultura  colta,  gli  intellettuali,  i  libri,  (questi  hanno

influenzato ben poco) ma il modo di pensare, la weltanschauung di un popolo.

Lo stesso dicasi per Mussolini e il fascismo. Per questa ragione non condivido

neanche lo sforzo di accostare frequentemente fascismo e nazismo, cercando a

tutti costi le somiglianze.

Più o meno ellitticamente Esposito si avvicina al problema antropologico

quando, grazie allo studio su Bataille, ci dice che Mussolini e Hitler venivano

dal popolo e piacevano alla gente. E in tale contesto si comprende il recupero di

certi comportamenti ritualizzati, religiosi, sacri che permettono ai leader di

connettersi  al  loro  popolo.  Ma  tutti  i  popoli,  almeno  quelli  spiritualmente

monoteistici,  hanno una visione esclusivista  e  fanatica  di  sé  stessi,  fino a

ergersi  a  popolo  eletto  e  superiore.  Inoltre,  come  si  evince  anche

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Il fascismo secondo Roberto Esposito

https://ilpensierostorico.com/il-fascismo-secondo-roberto-esposito/

dall’interpretazione di  Bloch,  Italia  e  Germania  si  somigliavano almeno in

questo:  che  entrambi  erano  “nazioni”  frammentate  e  divise,  soprattutto

culturalmente,  e  quindi  fu  necessario  da  parte  delle  élites  di  tentare

un’omogeneizzazione e omologazione dei propri i paesi, con l’utilizzo anche

dei  miti  come dell’impero romano per  gli  Italiani  e  della  razza germanica

barbara bionda e forte per i Tedeschi. Il razzismo, l’antisemitismo, la difesa

della propria terra e della propria cultura erano già sentimenti condivisi non

solo in Germania e in Italia ma in tutto l’Occidente. Ma tra i paesi occidentali,

Italia e Germania avevano bisogno di rafforzare lo stato-nazione se volevano

sopravvivere, cercando e trovando un “posto al sole”.

Prendere in considerazione alcune voci  filosofiche fasciste  o  critiche del

fascismo e inserirle  nel  dispositivo immunitario per farle  implodere dal  di

dentro  non  funziona  più  di  tanto:  non  funziona  perché  ogni  dispositivo

potrebbe essere applicato anche alla propria filosofia e il fatto che Esposito ne

sia consapevole non lo salva dal cadere lui stesso nelle aporie di cui parla; e poi

il nascondersi dietro tale dispositivo è un modo di comportarsi cautamente, di

fronte, diciamolo, ad un tema “da maneggiare con prudenza”.

Alla fine il libro si presenta come una specie di carrellata di importanti autori

che hanno avuto contatti col fascismo (e col nazismo) e si sono espressi su dui

esso,  come Gentile,  Bataille,  Heidegger,  Schmitt;  e  altri,  che hanno invece

provato, nello stesso momento in cui sorgeva, a criticarlo, come Weil, Bloch,

Neumann,  Marcuse,  Freud,  Deleuze:  tutti  ormai  ampiamente  liberati  dalla

critica comunista. Che poi tra questi pensatori ci siano alcuni considerati più o

meno “maledetti” e abbiano toccato dei punti cruciali sfuggiti all’élite della

sinistra è un problema che dovrebbe riguardare la sinistra. Esposito fa bene a

porlo.  Riuscire  a  metabolizzare  e  oltrepassare  la  dialettica  fascismo-

antifascismo  che  ancora  pervade  il  dibattito  nostrano,  sarebbe  un  passo

comunque decisivo che ci porterebbe ad affrontare con più forza i problemi

nuovi che ci attendono oggi nella postmodernità.

https://ilpensierostorico.com/

