
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Il corpo è ragione vitale che dialoga

https://ilpensierostorico.com/il-corpo-e-ragione-vitale/

IL CORPO È
RAGIONE VITALE
CHE DIALOGA
Data: 29 Ottobre 2025 - Di Federico Nicolosi

Rubrica: Letture

Recensione a: M.T. Russo, Corporeità e relazione. Temi di antropologia in José

Ortega e Julìan Marìas, Armando Editore, Roma 2012, pp. 190, €16,00.

La corporeità intesa come fatto metafisico, come sistole e diastole del nostro

stare al mondo, è forse il portato più fecondo del Denkweg orteghiano. Senza

correre il rischio di risultare riduttivi, è possibile sostenere che essa costituisca

il vero nucleo del pensare di José Ortega y Gasset, il sangue che ne irrora tutti i

diversissimi capillari, vene e arterie. Il volume di Maria Teresa Russo Corporeità

e relazione ripercorre questo intricato cosmo che è la produzione orteghiana –

reso particolarmente ostico dalla sua assenza di sistematicità – sotto la luce di

tale tematica cara al pensatore spagnolo e ha il merito di farlo (al di là del

sottotitolo) ontologicamente, prima che antropologicamente.

A partire dalla critica impugnata da Unamuno contro l’humanitas astratta,

cui già quest’ultimo opponeva l’interesse per l’uomo concreto e vivente, si può

affermare che la centralità del corpo – o, per dirla con Ortega, della razòn vital

–  costituisca  un  vero  e  proprio  file  rouge  della  filosofia  spagnola.  Ciò  che

tuttavia rende originale la riflessione di Ortega, e la distingue in maniera netta

da quella dei suoi predecessori,  è proprio la sua articolazione radicalmente

metafisica, non gnoseologica né antropo-sociologica (o comunque tale solo in

un secondo momento).  La corporeità,  in altre parole,  non è una questione

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Il corpo è ragione vitale che dialoga

https://ilpensierostorico.com/il-corpo-e-ragione-vitale/

filosofica rilevante perché ognuno di noi possiede un corpo con cui, volente o

nolente, deve fare i conti, ma perché il vivente è corpo in quanto tale. Pensare il

corpo vuol dire quindi pensare l’umano e, più in generale, l’animale. Per il

filosofo dell’Escoriàl,

l’essere corpo implica pertanto non solo che tutte le altre cose siano

corpi, ma che il mio corpo sia il punto di riferimento di tutto il resto. Ciò

comporta una sorta di “servizialità”, di funzionalità delle cose, nel senso

che le conosciamo in quanto funzionali a noi, non nella loro sostanzialità,

ma ciascuna in quanto mezzo per un fine, che è a sua volta mezzo, in

catene  funzionali,  in  “architetture  di  servizialità”,  che  costituiscono

altrettanti mondi, ambiti pragmatici di importanza, “sfere di fatti e di

importanza”.  Tutto  questo  forma  un  “diagramma  del  mondo  ai  cui

quadranti  e  regioni  riferiamo tutte le  cose”:  si  tratta di  una struttura

formale del mondo, che solo parzialmente coincide con il mondo fisico, in

quanto si tratta del mondo che pensiamo e che immaginiamo (p. 60).

L’animale umano è un impasto di corpo e di amor proprio: due termini, il

primo materico e il secondo spirituale, che sono l’uno il contrappeso dell’altro;

due  significanti  diversi  per  un  solo  significato,  per  un’unica  e  medesima

costituzione d’essere che è appunto la semanticità dell’umano, il suo bisogno

di  classificare gli  enti  intorno a  lui  “per  farne qualcosa”,  per  piegarli  alla

propria utilità. Se infatti «l’uomo può agire sul mondo solo suddividendolo,

solo  scomponendolo  in  singoli  campi  e  in  singoli  oggetti  di  azione»  (E.

Cassirer, Filosofia delle forme simboliche, vol. III – tomo I: Fenomenologia della

conoscenza, a cura di M.G. Brega, Edizioni Ghibli, Milano 2020, p. 49), va da sé

che  «la  semplice  presentazione  del  fenomeno  è  al  tempo  stesso  la  sua

interpretazione» (Ivi, p. 125).

Come prima circostanza tra tutte le circostanze, il corpo è il sito originario

del nostro in-der-Welt-sein, il luogo d’incontro e di scambio con l’altro da sé,

con la circunstancia  geografica, culturale e storica in cui siamo immersi.  La

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Il corpo è ragione vitale che dialoga

https://ilpensierostorico.com/il-corpo-e-ragione-vitale/

corporeità, quindi, è innanzitutto relazione.

Il  fatto che noi  non “abbiamo” un corpo scelto tra  tanti  ma che siamo

necessariamente il nostro corpo fa sì che, agli occhi di Ortega, l’idea di Welt

assuma un duplice volto: quello, per esprimersi con le parole di Heidegger, di

‘esistentivo preontologico’ – la circostanza propriamente intesa, ovvero tutto

quanto  vi  è  di  fisico  intorno  a  noi  –  e  quello  di  concetto  ‘ontologico-

esistenziale’  –  la  mondanità,  il  nostro  essere-mondo  in  quanto  corpi

senzienti. Un’intuizione accolta e ulteriormente sviluppata anche da Marìas,

allievo di Ortega, per il quale «l’esistenza dell’io include già il mondo, come

coesistente,  che pertanto non deve essere aggiunto o giustificato nella sua

presenza. Il mondo, però, non è qualcosa che circonda il corpo, ma è il corpo

stesso» (p. 95).

Io e mondo non si oppongono fra loro. Il sé e l’altro non stanno l’uno di

fronte all’altro in una sorta di “lotta” per il riconoscimento della supremazia,

come Sartre ha ritenuto di poter affermare sulla scorta della Fenomenologia

hegeliana. La dialettica dell’essere è, invece, assai più complessa di così: il βίος,

in  quanto  differenza  che  si  stacca  dall’identità  della  φύσις,  intrattiene  con

questa un reciproco rapporto di conversazione e di significazione. Come due

vasi comunicanti, individuo e natura si sostentano a vicenda, garantendo l’uno

il senso dell’altra. L’individuo, infatti, può essere solo in quanto parte di una

certa  circostanza  che  lo  precede  (temporalmente)  e  lo  eccede

(ontologicamente); la circostanza, dal canto suo, non significa nulla finché non

diventa la mia circostanza, la circostanza di qualcuno. «Il corpo è trasparente

al mondo, ma anche il mondo è trasparente, nel senso che si lascia penetrare dai

progetti dell’uomo, “come se le sue frecce fossero raggi luminosi”» (p. 126).

Indagare questa trasparenza che abbraccia l’io e il mondo senza per ciò ridursi

ad  alcuno  dei  due,  vuol  dire  dunque  riflettere  «sulla  complessità  delle

sensazioni  e  sul  carattere  attivo  della  sensibilità,  che  non  è  una  lastra

fotografica» (ibidem).

Meditare su queste diramazioni del pensiero di José Ortega y Gasset e Juliàn

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Il corpo è ragione vitale che dialoga

https://ilpensierostorico.com/il-corpo-e-ragione-vitale/

Marìas permette a Russo di pervenire a una conclusione molto rilevante sia sul

piano storiografico che sul piano teoretico. Se difatti il corpo e la circostanza

dialogano  di  continuo  e  se  tale  dialogo  è  fondamentalmente  un  dialogo

semantico nel quale l’uno si adatta all’altra e viceversa (cfr. J. Ortega y Gasset,

Lo spettatore, a cura di C. Bo, Ugo Guanda Editore, Milano 1984, pp. 71-73), ne

viene che la ‘prospettiva’ – altra coordinata centrale della filosofia orteghiana

– deve in qualche modo essere coessenziale alla circostanza, ossia alla realtà

stessa.

La circostanza è prospettiva, punto di vista dal quale affacciarsi alla

realtà, non soltanto contesto vitale, ma condizione esistenziale dell’uomo.

Non è,  come in Uexküll,  un insieme di funzioni esteriori,  separate dal

mondo  interiore,  dal  semplice  carattere  organico,  ma  è  la  possibilità

stessa della costituzione della nozione di  mondo,  grazie al  suo valore

percettivo e interpretativo.

La  nozione  di  prospettiva  è,  pertanto,  un’articolazione  importante

dell’idea di circostanza. […] L’affermazione che “l’essere definitivo del

mondo non è né materia né anima, quanto piuttosto una prospettiva”

non implica in alcun modo un soggettivismo radicale, à la Nietzsche. Non

induce a ritenere che la realtà stessa sia una proiezione del  soggetto,

indica  piuttosto  il  contrario,  ossia  l’esclusione  di  ogni  pretesa  di

assolutismo da parte dell’intelletto. Mentre in Nietzsche la prospettiva si

oppone  alla  realtà,  in  Ortega  diventa  la  condizione  della  realtà  e  la

possibilità stessa di conoscerla (pp. 25-26, corsivo mio).

Il prospettivismo di Ortega non è né una teoria epistemologica a sé stante né

tantomeno un’“appendice” epistemologica dell’idea di circostanza. Laddove

infatti  le  Meditaciones  del  Quijote  si  interrogavano  intorno  a  ‘cosa  c’è’

introducendo per la prima volta il concetto di circunstancia, le opere più mature

della produzione orteghiana riflettono su come ciò che c’è – la circostanza – si

dà. Se la prima opera (o meglio, la teoria in essa sviluppata) è da considerarsi

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Il corpo è ragione vitale che dialoga

https://ilpensierostorico.com/il-corpo-e-ragione-vitale/

per lo più ontologica, le altre sono quindi metafisiche in senso stretto.

Cosa  vuol  dire,  concretamente,  sostenere  questa  esegesi  del  pensiero

orteghiano, ossia avvalorare la natura metafisica e non gnoseologica del suo

prospettivismo?  Vuol  dire,  in  primis ,  compiere  un  esercizio  di

antropodecentrismo  profondo:  negando  infatti  che  la  prospettiva  sia  una

categoria dell’intelletto,  che essa sia soltanto il  nostro “modo di  vedere le

cose”,  è  all’essere  che  stiamo  restituendo  autorità  ontologica.  Dire  che  la

prospettiva è un fatto metafisico e non cognitivo significa, detto altrimenti,

affermare che l’essere è prospettiva o, più propriamente, che la prospettiva è

l’organizzazione dell’essere – il quale consiste appunto in un donarsi e aprirsi

sempre eventuale e mai universale di uno scorcio, di una Lichtung che si sottrae

nell’atto stesso di concedersi. In quanto frammenti di materia organica, noi

non conosciamo in maniera prospettica, bensì siamo costitutivamente esseri

prospettici, ‘espectadores’.

Sorprende che una filosofia lucida come quella di  Ortega y Gasset abbia

potuto partorire una riflessione sull’amore incredibilmente povera e quasi del

tutto incompatibile  con la  propria  metafisica  – aspetto,  questo,  senz’altro

oscuro della produzione orteghiana su cui il volume di Russo non manca di

interrogarsi con acume storiografico, smascherandone le incongruenze e le

aporie interne. Oltre a risultare poco funzionale sul piano argomentativo, il

dualismo introdotto dal  filosofo madrileno negli  Estudios  sobre  el  amor tra

incantamento/fascinazione  (encantamiento)  e  consegna  (entrega)  inaugura

infatti  una  visibile  contraddizione  con  l’impianto  filosofico  discusso

precedentemente e in particolar modo con il suo prospettivismo: per Ortega,

l’amore vero – diversamente dalla semplice infatuazione – consiste in una

libera elezione dell’amato alla cui base vi è il “carattere radicale” del soggetto

con  le  sue  scelte  e  le  sue  personali  inclinazioni.  L’amore  qui  consiste  in

un’attività non di perenne decodificazione di quel geroglifico dalle numerose e

cangianti  sfaccettature  che  è  la  creatura  amata,  bensì  di  volontaria

gravitazione intorno alla natura più intima dell’altro, per la quale l’amante è

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Il corpo è ragione vitale che dialoga

https://ilpensierostorico.com/il-corpo-e-ragione-vitale/

tenuto a prodigarsi.

Tributario di una visione cristiano-cattolica dell’amore che ispirerà anche

Denis de Rougemont, Scheler e von Hildebrand, il pensatore spagnolo sembra

affannarsi – finendo spesso per autocontraddirsi nell’arco di poche pagine –

in una «concezione puramente sentimentale, quasi emotivista dell’amore» (p.

83) che è incapace di rendere conto della complessità di tale Erlebnis. Contro

Ortega, e in linea con Marìas, occorre invece ribadire il «carattere costitutivo,

non avventizio» (p. 150) della condizione amorosa, «che è originaria, perché

deriva  dalla  struttura  essenziale  della  vita  umana  e  dalla  sua  struttura

empirica» (p.  148).  L’innamoramento non è un fenomeno dell’attenzione e

come  tale  non  è  distinto  dall’amore,  nel  quale  “fluirebbe”  in  un  preciso

momento e in un modo che restano peraltro da chiarire. Innamoramento e

amore, al contrario, sono un fenomeno cosmico, la voce di quella dimensione

stabile dell’esistenza in virtù della quale ogni cosa intorno a noi e noi stessi

acquisiamo un senso.

L’interesse di  un’analisi  metafisica,  e  non psicologica,  dell’amore (come

quella proposta da Marìas e condivisa dall’autrice del libro) consiste perciò nel

fatto che essa «allevia la condizione di dipendenza in cui vive chi è innamorato

o, meglio, lo rende più autonomo dal partner desiderato, nel senso che diventa

consapevole del fatto che il suo benessere non è causato da un unico, specifico

artefice  esterno,  senza  il  quale  non  vivrebbe  alcuna  gioia,  ma  da  un

soddisfacimento  personale  che  trova  nell’oggetto  amoroso  la  sua  migliore

occasione»  (L.  Fava,  Paradigmi  dell’amore  nella  tradizione  filosofica,  in  C.

Giarratana [a  cura  di],  EUROAD.  Percorsi  della  cultura  europea tra  filosofia  e

scienza,  Rubbettino Editore,  Soveria  Mannelli  2025,  p.  120).  Questo tipo di

consapevolezza  metafisica,  che  trasuda  da  opere  come  le  Meditaciones  del

Quijote,  El Espectador,  El tema de nuestro tiempo,  è totalmente perduta negli

scritti  orteghiani sul  tema dell’amore – i  quali  sembrano fare di  tutto per

mantenere almeno una certa coerenza con quanto sostenuto negli altri lavori.

Comprendere, come mirabilmente fa Maria Teresa Russo, che «l’amore non

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 7

ilpensierostorico.com

Il corpo è ragione vitale che dialoga

https://ilpensierostorico.com/il-corpo-e-ragione-vitale/

è  antirazionale  e  illogico,  piuttosto  è  arazionale  e  alogico,  ma  logoide,  in

quanto  risponde  a  un  uso  più  ampio  di  ragione,  che  è  l’orientamento  al

significato» (p. 79), mette in luce l’importanza capitale di una chiarificazione

fenomenologica preliminare del sentimento amoroso ai fini di una metafisica

dell’umano  stare  al  mondo.  L’amore  è  infatti  la  prova  più  irrefutabile

dell’unum psicosomatico che noi animali umani siamo, del fatto che non si dà

σῶμα che non sia al tempo stesso σῆμα, cenno, rimando ad altro e, ancora, del

fatto che esistere non è per l’uomo un puro “stare lì” ma è «una faccenda

poetica, da drammaturgo o romanziere» (J. Ortega y Gasset, Meditazioni sulla

felicità,  intr.  di  D.  Argeri,  trad.  di  C.  Rocco  e  A.  Lozano  Maneiro,  SugarCo

Edizioni, Milano 1996, p. 60).

Il  volume di  Russo esplora  tale  verità  con pacatezza e  rigore,  lasciando

parlare due tra i  pensatori più incisivi del Novecento spagnolo fino a che i

rispettivi punti di forza e debolezza si facciano avanti da soli, conciliati da un

piacevole ma stimolante dialogo. Corporeità e relazione è, già dal titolo, una

fenomenologia del significato incarnato, una difesa dell’unicità dell’esistenza

individuale, un’apologia della materia viva. Tutto ciò – come l’“anima” – che

si pretende di far ricadere all’infuori della materia, infatti, «è solo una parola

per qualcosa che è nel corpo. Il corpo è una grande ragione, una pluralità con

un solo senso, una guerra e una pace, un gregge e un pastore» (F. Nietzsche,

Così parlo Zarathustra, a cura di S. Mati, Feltrinelli, Milano 2017, p. 34).

https://ilpensierostorico.com/

