
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Europa e cattolicesimo: un comune destino

https://ilpensierostorico.com/europa-e-cattolicesimo-un-comune-destino/

EUROPA E
CATTOLICESIMO:
UN COMUNE
DESTINO
Data: 29 Maggio 2022 - Di Danilo Breschi

Rubrica: Letture

La storia è un processo continuo che si svolge a tappe. L’esito di ciascuna di

esse si palesa pienamente a distanza di tempo. Solo allora, insegnava Hegel, la

filosofia può sorvolare e decifrare la genealogia del fenomeno prodottosi fra

una tappa e l’altra, le sue origini e la logica di sviluppo che l’ha caratterizzato.

Questo procedimento di analisi deve essere applicato anche alle vicende che

hanno  coinvolto  il  cristianesimo  cattolico  negli  ultimi  ottant’anni.  Tutto,

infatti, ebbe inizio con la fine della seconda guerra mondiale. L’Europa morì

nel 1945. Morì come civiltà,  intendendo per essa ciò che scrisse Guglielmo

Ferrero nel 1942: «La civiltà è una scuola di coraggio e la sua misura è data dal

risultato degli sforzi che l’uomo fa per vincere le sue paure chimeriche e per

riconoscere quali sono i veri pericoli che lo minacciano».

Non furono solo sconfitte la Germania nazista e l’Italia fascista, ma anche la

Francia collaborazionista, così come complici con nazismo o fascismo furono

molti paesi dell’Europa centrale ed orientale, non pochi dei quali caddero sotto

il  tallone  di  ferro  del  comunismo  sovietico.  Spagna  e  Portogallo,  neutrali

durante la guerra, rimasero ai margini. L’Inghilterra si rinsaldò nella propria

convinzione di non far parte dell’Europa e la Brexit nel 2016 ha posto fine

all’equivoco ingenerato dall’andamento della seconda guerra mondiale e dalla

travagliata adesione nel 1973 all’allora comunità economica europea. Con il

1945  il  secondo  tentativo  di  suicidio  compiuto  dagli  europei  nel  giro  di

venticinque anni andò infine a bersaglio. Dalle macerie non rinacque una vera e

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Europa e cattolicesimo: un comune destino

https://ilpensierostorico.com/europa-e-cattolicesimo-un-comune-destino/

propria civiltà, sia per la divisione provocata dalla Guerra fredda, sia perché ad

avviare il processo di integrazione europea fu la paura delle nazioni verso le

altre e anche verso se stesse. Non una scuola di coraggio, bensì di paura. E di

colpa.

A mano a mano che trascorsero gli anni, mentre l’Europa centro-orientale

veniva  soffocata  e  devitalizzata  dalla  cappa  sovietica,  l’Occidente  europeo

maturò un sempre più forte sentimento di colpa e una cultura della espiazione

che  si  consolidò  nel  corso  degli  anni  Sessanta  con  la  presa  di  coscienza

dell’immane tragedia della Shoah. Come potersi assolvere dall’aver compiuto il

male  assoluto?  Tramite  una  continua  opera  culturale  di  pentimento  ed

espiazione rispetto ad un passato recente, ma anche remoto, che includeva

l’Ottocento, letto soprattutto come colonialista ed imperialista. In tal senso si

adoperò  una  schiera  sempre  più  nutrita  dell’intellighenzia  europea,  che

mescolò il  marxismo con esperienze rivoluzionarie e anticoloniali  africane,

latino-americane e asiatiche (dal castrismo al maoismo, passando per il fronte

algerino di liberazione nazionale).

L’Europa diventava periferia. Le due superpotenze mondiali, Usa e Urss, si

spartivano l’Europa in nome di due diversi principi elevati a miti contrapposti:

la  libertà  e  l’eguaglianza.  La  seconda  poteva  essere  ottenuta  solo  per  via

rivoluzionaria, modificando violentemente i rapporti economici e sociali, ma

anche estirpando costumi e mentalità complici del fascismo e del nazismo. Fu

così che l’etica tradizionale subì rapidamente una profonda svalutazione, dal

momento che la tragedia era stata di una portata tale che poco o nulla del

passato  poteva  essere  recuperato  e  salvato.  Occorreva  fare  tabula  rasa.  Il

progressismo  abbracciò  il  rivoluzionarismo  in  nome  dell’unica  categoria

temporale ancora carica di valori positivi: il futuro.

Nonostante l’assegnazione geopolitica all’Occidente americano, sul piano

culturale  l’Europa  al  di  qua  della  cortina  di  ferro  subì  immediatamente  il

fascino  del  comunismo.  L’Urss,  grazie  al  contributo  decisivo  sul  fronte

orientale nella sconfitta del nazismo, poté presentarsi come potenza di riscatto

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Europa e cattolicesimo: un comune destino

https://ilpensierostorico.com/europa-e-cattolicesimo-un-comune-destino/

dalle  colpe  commesse  dagli  europei  dell’Ovest.  Complice  la  propaganda

sovietica,  gli  ambienti  intellettuali  euro-occidentali  poterono  rigenerarsi

collegando il  mito della rivoluzione d’Ottobre con quello del 1789 francese.

L’illuminismo s’inverava nel comunismo. Il progresso splendeva ora ad Est. In

Francia e in Italia una tale operazione ideologica fu favorita dai due grandi

partiti comunisti. Nella nostra penisola si aggiunse un altro attore, la Chiesa

cattolica apostolica romana. L’anticomunismo e l’antilaicismo furono le scelte

del  primo  quindicennio  successivo  al  1945.  Poi  fu  anch’essa  travolta  dalla

conclusione dell’egemonia europea nel mondo e dal discredito di essere stata,

l’Europa, terra che aveva generato fascismo e nazismo, più in generale quei

nazionalismi  e  imperialismi  che  avevano  innescato  il  duplice  conflitto

mondiale.

La Chiesa di Roma non poté certo ignorare un simile contesto storico. Si

giunse così al  Concilio Vaticano II.  La parola d’ordine di Giovanni XXIII fu

“aggiornamento”. L’ambiguità era a portata di mano, ma era inevitabile fare i

conti con un mondo così radicalmente mutato. Come sempre la Chiesa lo capì

molto prima di altri e tra il 1962 e il 1965 anticipò persino temi e tendenze che

sarebbero  dilagati  dal  ’68  in  poi,  fino  ai  giorni  nostri.  Quel  che  nel  2022

chiamiamo crisi dell’Europa è solo la luce emessa da una stella già da molto

tempo esplosa. Dal 1945, esattamente. Il paradosso, se vogliamo, è che mentre

l’Europa occidentale fuoriusciva dalla storia volontariamente e quella orientale

forzatamente  (e  ciò  spiega  perché  oggi,  dopo  il  1989,  si  muova  in  modo

parzialmente differente), la Chiesa di Roma vi s’immergeva a pieno. Calcolo,

forse,  più  che  paradosso,  perché  l’avvicinarsi  a  linguaggi  e  stili  della

contemporaneità le consentì di tornare interlocutrice politica internazionale,

se  non  protagonista,  penetrando  culturalmente  le  società  europee  almeno

tanto quanto ne veniva a sua volta penetrata.  L’età del disgelo vide questo

inserimento e a fianco dei leader delle due superpotenze, Kennedy e Kruscev,

figurava papa Giovanni XXIII.

Della  compenetrazione tra comunismo e cattolicesimo l’Italia  ha fornito

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Europa e cattolicesimo: un comune destino

https://ilpensierostorico.com/europa-e-cattolicesimo-un-comune-destino/

l’esempio  più  rilevante,  né  poteva  essere  altrimenti  in  quanto  sede  del

Vaticano e paese con il più forte ed influente partito comunista occidentale. La

convergenza tra cattolici e comunisti italiani è stata un caso di studio a livello

mondiale. All’indomani del Concilio e del prevalere di una sua lettura di tipo

progressista si ebbe il passaggio in massa di un’intera generazione dalle file

dell’associazionismo  politico,  sindacale,  civile  democristiano  e  cattolico  ai

gruppi di sinistra, prima extraparlamentare poi comunista. Solo per citare un

esempio apparentemente secondario, ma in realtà alquanto eloquente: gennaio

1967,  nella  cattolicissima  Trento  un  volantino  traccia  il  parallelo  tra  gli

studenti che protestano e la predicazione di Gesù Cristo. Stesso paragone verrà

fatto dagli  studenti del maggio francese, un anno dopo. Assai diffusa fu la

convinzione di molti sessantottini di essere “figli del Concilio” e il vero testo di

iniziazione alla  contestazione studentesca italiana fu  Lettera  a  una giovane

professoressa di don Milani, autore anche dello scritto L’obbedienza non è più

una virtù. Esaminando i documenti del Sessantotto si può constatare come i

leader studenteschi fossero influenzati dagli esponenti del dissenso cattolico,

quando non provenivano direttamente dalle loro file, e come citassero assai

volentieri testi conciliari quali la Pacem in terris  (1964) e la Gaudium et spes

(1967), ma anche la Populorum progressio, enciclica che Paolo VI promulgò nel

1967.

Il  passo  decisivo  nel  connubio  cattolico-comunista  si  consumò  tra  anni

Settanta  e  Ottanta.  Enrico  Berlinguer,  segretario  del  Pci  fino  alla  morte,

avvenuta l’11 giugno del 1984, svolse un ruolo decisivo. Se negli anni Cinquanta

e Sessanta fu soprattutto il marxismo a insinuarsi nella cultura cattolica, nel

ventennio successivo l’influenza procedette in senso contrario. Ciò accadde sia

sul piano della Chiesa sia su quello del partito unico dei cattolici, la Dc. Con

Berlinguer il  Pci si  trasformò da partito della classe operaia a più generico

partito degli esclusi sociali  dal mondo occidentale, capitalistico e borghese.

Mentre  il  mondo  sovietico  si  sclerotizzava  sempre  più  vistosamente,

Berlinguer  conferì  al  Pci  la  natura  di  partito  identificabile  per  un’idealità

morale universale.  In termini di  struttura sociologica si  è assistito alla sua

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Europa e cattolicesimo: un comune destino

https://ilpensierostorico.com/europa-e-cattolicesimo-un-comune-destino/

rapida mutazione in partito dei lavoratori del pubblico impiego, sindacalmente

tutelato,  e  della  borghesia  progressista,  postmoderna  e  liberal .

Contemporaneamente, la forma ideologica del Pci divenne sempre più simile a

quella della Chiesa cattolica postconciliare, perché il postcomunismo perdeva il

marxismo come scienza ma cercava altrove la residua utopia e un alternativo

“principio speranza”.

Inteso in tal senso, il berlinguerismo è proseguito ben oltre la mutazione del

Pci in Pds ed è giunto sino alla fondazione del Pd nel 2007. Si pensi al ruolo che

ha avuto Romano Prodi nel processo di incubazione della fusione politica tra

postdemocristiani (di sinistra) e postcomunisti. Nel Pd la cultura politica del

cattolicesimo postconciliare ha infine prevalso, fornendo i principali contenuti

ideologici. D’altronde, più che di un travaso si è trattato della saldatura di due

parti  divenute  dagli  anni  Sessanta  al  Duemila  sempre  più  omologhe  e

convergenti, perfettamente incastrabili l’una nell’altra. Il Sessantotto è stata

l’idea di una rivoluzione occidentale che non si risolveva nella conquista del

potere, ma nella trasformazione della coscienza collettiva. Si lottava non più in

nome dei diritti della classe e della ragione, ma delle pulsioni e dei bisogni del

corpo.  Il  ’68  è  stato  una  rivoluzione  culturale  in  senso  antropologico:  ha

mutato radicalmente i rapporti tra uomo e donna, tra padri e figli, tra docenti e

studenti. Nella sessualità ha trovato il grimaldello della liberazione dagli usi e

costumi della tradizione. Dio, patria e famiglia sono stati i primi bersagli ad

essere colpiti ed abbattuti.

Il  mondo  cattolico,  dentro  e  fuori  la  Chiesa,  aveva  già  da  alcuni  anni

introiettato questa dismissione della tradizione che fino alla seconda guerra

mondiale  si  era  mantenuta  complessivamente  intatta  a  livello  popolare,

complice  una  società  ancora  prevalentemente  rurale  e  premoderna.

Comportamenti individualistici, edonistici, libertari e libertini nella morale e

nei  costumi  erano  fino  a  quel  momento  rimasti  prerogativa  della  bohéme

artistica, tardo-aristocratica o alto-borghese. Con i “trenta gloriosi” anni del

secondo dopoguerra il  benessere si  era diffuso a macchia d’olio e nel caso

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Europa e cattolicesimo: un comune destino

https://ilpensierostorico.com/europa-e-cattolicesimo-un-comune-destino/

italiano era stato addirittura travolgente. La delicata opera di aggiornamento

avviata in sede conciliare dalla Chiesa cattolica si è intrecciata con qualcosa che

andava ben oltre le intenzioni vaticane e ne è stata investita prepotentemente.

Anzitutto a livello di base, nelle parrocchie, nelle diocesi, prima fuori dall’Italia

poi anche nel cuore della cattolicità. Si è sottolineata la figura umana del Cristo

a scapito del Dio giudice, la compassione e misericordia di Gesù verso i poveri e

gli  emarginati.  Il  buon  samaritano  è  diventato  la  figura  chiave  di  un

solidarismo  ecumenico  e  pacifista,  che  poteva  dialogare  con  forme  non

violente di anticapitalismo e terzomondismo.

Ciò spiega in parte perché il pur lungo pontificato di Giovanni Paolo II, dal

1978 al 2005, e il più debole, come leadership politica, di Benedetto XVI, fino al

2013, non appaiano che parentesi rispetto ad un processo che il pontificato di

Francesco sembra far riemergere e portare persino a conclusione. Una Chiesa,

quella attuale, in cui a molti osservatori non risulta ben chiaro se il metodo di

papa Bergoglio sia concepito per portare alla salvezza dell’anima oppure al

benessere della persona, se da una spiritualità fondata sui diritti  di Dio e i

doveri  dell’uomo si  sia passati  ad una centrata sui  doveri  di  Dio e i  diritti

dell’uomo. Nel mondo cattolico il disorientamento è maggiore di quanto non

traspaia dai media.

Nel  secondo  Novecento  la  Chiesa  cattolica  ha  accettato  la  sfida  della

modernità. Probabilmente vi è stata una compenetrazione in cui ciascuna ha

versato  parte  di  sé  nell’altra.  Risultato:  la  Chiesa  appare  secolarizzata,  la

modernità cristianizzata, o meglio l’etica politica occidentale ha ritenuto di

recepire Cristo come incarnazione di un Dio compassionevole e che indica agli

europei la via del buon samaritano come cosa buona e giusta. Morto Dio, morto

Marx,  resterebbe  un  umanesimo  compassionevole  e  solidaristico.  Una

questione  resta  aperta:  qual  è  la  differenza  tra  un  cristiano  e  un  ateo

umanitario? Quale tra un cristiano e un massone filantropo? Forse la questione

della ricerca della verità del Bene e del Male, della città dell’uomo e della città

di Dio.

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 7

ilpensierostorico.com

Europa e cattolicesimo: un comune destino

https://ilpensierostorico.com/europa-e-cattolicesimo-un-comune-destino/

[l’articolo,  lievemente  rivisto  e  ampliato,  è  originariamente  apparso  in

«Cultura Identità», Anno II, Numero XVII, luglio-agosto 2020, pp. 4-5]

https://ilpensierostorico.com/

