
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Elena e Penelope fuori dagli stereotipi

https://ilpensierostorico.com/elena-e-penelope-fuori-dagli-stereotipi/

ELENA E
PENELOPE FUORI
DAGLI STEREOTIPI
Data: 15 Gennaio 2023 - Di Katiuscia

Vammacigna

Rubrica: La civiltà greco-romana

Recensione a: G. Ieranò,  Elena e Penelope. Infedeltà e matrimonio, Einaudi,

Torino 2021, pp. 160, € 15,00.

La profonda conoscenza della mitologia e del dramma greco permettono a

Giorgio Ieranò di far emergere nel suo libro tutti i toni del chiaroscuro di due

figure  di  donna  che  la  tradizione  e  la  letteratura  hanno  intrappolato  nel

paradigma del  bianco o  del  nero,  dell’infedeltà  o  del  matrimonio:  Elena e

Penelope.

Come sottolinea l’autore nel Prologo, le due eroine greche non si sono mai

incontrate, ma entrambe hanno vissuto l’epopea della guerra troiana. Secondo

il mito esse erano cugine: entrambe bellissime, contese dai maschi e portatrici

di morte. Omero nell’Iliade e nell’Odissea ce le presenta «piene di sfumature»

(p. 33) non ingabbiandole in stereotipi, ma presentandole nella complessità dei

tormenti, delle fragilità e della loro femminilità. L’autore mostra però come,

dalla Grecia arcaica ai tempi odierni, attraverso l’arte e la letteratura, Elena e

Penelope vengano stereotipate, l’una nel paradigma della donna seduttrice che

abbandona Menelao, re di Sparta, per Paride, principe di Troia, l’altra in quello

della moglie fedele e sottomessa, che attende il marito Odisseo per venti anni.

Infedeltà e matrimonio.

Questi luoghi comuni si cristallizzano nel mondo antico, nel VII sec. a.C., con

il  catalogo  del  poeta  Semonide  «degli  stereotipi  misogini  diffusi

nell’antichità» (p. 4). Il poeta classifica come «donna-cagna», quella curiosa

https://ilpensierostorico.com/rubriche/la-civilta-greco-romana/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Elena e Penelope fuori dagli stereotipi

https://ilpensierostorico.com/elena-e-penelope-fuori-dagli-stereotipi/

che  «vuole  sentire  e  tutto  sapere»  (ibid.).  La  «donna-asina»  è  colei  che

«accoglie come amante chiunque le venga vicino» (ibid.). Semonide salva la

«donna-ape», che si  prende cura del marito e della casa.  Ieranò sottolinea

come Penelope divenga il  paradigma della «donna-ape», fedele allo sposo,

mentre Elena è stigmatizzata nella «donna-asina», infedele e portatrice di

morte.  Ritroviamo i  due paradigmi in  narratori  sia  dell’antichità  che della

letteratura  contemporanea.  Petrarca  celebra  l’onestà  di  Penelope  nei  suoi

Trionfi, mentre Elena è definita «prostituta» (p. 8) da Shakespeare. La società

arcaica  patriarcale  descritta  da  Semonide  consegna  ai  secoli  successivi

paradigmi difficili da superare. Ma l’autore evidenzia che già ai tempi di Omero

si è cercato di dar voce ad Elena e Penelope, offrendo a loro stesse la possibilità

di lottare «contro gli stereotipi in cui le si vorrebbe ingabbiare» (p. 9).

Già nel VI canto dell’Iliade si delinea l’ipotesi che non sia stata Elena la

causa dello scoppio della guerra di Troia.  È la dea Afrodite che promette a

Paride la più bella delle donne mortali, come premio per averle assegnato la

vittoria, nella sfida con Atena ed Era. Così Ieranò evidenzia che è lo stesso

Omero a sollevare il dubbio se Elena sia stata strumento di un progetto divino,

vittima di un rapimento oppure infedele.  Ma ormai lo stereotipo è tratto e

consegnato alla storia e alla letteratura. Nell’Oreste di Euripide Elena è una kakè

gynè (p. 15), una svergognata. Dante pone Elena nell’Inferno, nel cerchio dei

lussuriosi.  Essa è  simbolo di  passione erotica,  contrapposta a  Penelope,  la

«casta  mogliera»  celebrata  da  Petrarca.  Nell’Ottocento  Elena  è  affiancata  a

Salomè o Anna Karenina e ci appare come donna infedele, «una dark lady […]

che evoca sogni erotici» (p. 122). D’Annunzio ci consegna di essa un’immagine

metafisica  di  femminilità  distruttiva,  identificandola  con  la  «Lussuria

Onnipresente» (p. 123). Ieranò dimostra come sia lo stesso Omero a porgere la

mano ad Elena per  tirarla  fuori  dallo  stereotipo,  mostrandoci  di  lei  nuove

sfumature. Nel III canto dell’Iliade Elena ci appare per la prima volta. Omero ci

conduce nelle sue stanze, mentre fuori imperversa la guerra. Elena è sola e

come  Penelope  è  intenta  a  tessere  la  tela,  relegata  nell’oikos,  tra  le  mura

domestiche, come la società arcaica vuole, mentre è presa da un sentimento di

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Elena e Penelope fuori dagli stereotipi

https://ilpensierostorico.com/elena-e-penelope-fuori-dagli-stereotipi/

nostalgia per lo sposo. Omero la libera dallo stereotipo della cagna lussuriosa e

la disegna come donna tormentata, «vittima anch’essa della guerra troiana»

(p. 28). Nel III canto l’eroina diviene voce narrante e tenta di ribellarsi alla

volontà di Afrodite che le ordina di raggiungere Paride.

Attraverso il poema omerico Ieranò ci restituisce la complessità della donna

Elena, ad un tempo «volitiva e remissiva, protagonista e vittima che rivendica

la responsabilità delle sue azioni, ma soccombe al potere di Afrodite» (p. 32).

Anche Gorgia nel suo Encomio di Elena, cerca di riscattare, in un abile esercizio

retorico,  la reputazione dell’eroina, liberandola da ogni accusa, vittima del

potere divino o del potere persuasivo delle parole di Paride. Nei poemi omerici

alle donne viene data voce, ma nei parametri di una società in cui il loro ruolo è

subordinato a quello del maschio. Nel mondo greco arcaico, infatti, la donna è

relegata al mondo domestico. Così la donna-ape si identifica in Penelope che

nell’Odissea  resiste  ai  piani  divini  e  per  apparire  tra  gli  uomini,  è

accompagnata  da  due  ancelle:  «Non  scendo  sola  fra  gli  uomini,  provo

vergogna» (p.  23).  Essa rimanda all’aidòs,  al  pudore.  Omero nell’Odissea  la

definisce saggia, colei che incarna la sophrosyne. E così nel V sec. a. C. Penelope

appare nelle statue, icona apollinea di compostezza virtuosa. Molti poeti latini

celebrano  la  sua  fedeltà.  Ovidio  negli  Amores  sostiene  che  essa  restò

«incontaminata»  (p.  112).  Il  poeta  latino  fu  però  condannato  all’esilio  da

Augusto per la sua Arte di amare in cui dispensava consigli per gli adulteri.

Nel clima di restaurazione morale di Augusto, proprio Penelope è richiamata

a modello di donna «casta, devota e chiusa nella domus a filare la lana» (p. 113).

Ritroviamo  l’immagine  idealizzata  di  Penelope  nel  mondo  cristiano  con

l’opera  di  San  Girolamo.  Ma  Ieranò  ci  conduce  fuori  dallo  stereotipo,

ammonendo  che  «né  Elena  né  Penelope  sono  modelli  astratti  di

comportamento  negativo  o  positivo»  (p.  33).  Lo  stesso  Omero  ricorda  ad

Odisseo che la fedeltà della moglie non è certa, instillandogli il dubbio, con il

racconto di Clitennestra che uccide lo sposo Agamennone, dopo averlo tradito.

Così Odisseo tornato in patria, non svela subito la sua identità, mettendo alla

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Elena e Penelope fuori dagli stereotipi

https://ilpensierostorico.com/elena-e-penelope-fuori-dagli-stereotipi/

prova  la  fedeltà  della  sposa.  Omero  mostra  le  sfumature  del  personaggio

Penelope  che,  come  Elena,  rischia  di  cedere  alla  follia,  inviata  dagli  dei,

dimenticando  il  suo  sposo.  Il  mitografo  Apollodoro  riscriverà  il  finale

dell’Odissea, in cui Ulisse scopre Penelope insieme ad uno dei Proci. Ovidio

sosterrà che la  gara dell’arco proposta ai  Proci  era solo un espediente per

misurare la vigoria dei pretendenti. Anche Penelope rischia di uscire dall’oikos,

intromettendosi in faccende maschili,  richiamata a rimettersi al  suo posto,

dallo stesso figlio Telemaco.

Esiste una tradizione che narra che Ulisse non vuole tornare in patria ma

ama il viaggio. Così Pascoli nei Poemi conviviali ce lo mostra come eroe anziano

che abbandona Penelope, ostacolo alla sua felicità, modello di «moglie onesta

[…] che imprigiona l’uomo alla noia del focolare» (p. 127). Ieranò, con arguzia,

ci porta ancora fuori dallo schema. Non solo bianco, non solo nero. Non solo

infedeltà. Non solo matrimonio. «Siamo sicuri che Penelope fosse contenta di

rivedere il marito dopo venti anni» (p. 128) o che volesse continuare ad essere

una donna sottomessa al suo sposo?

Un poeta greco del Novecento, Ghiannis Ritsos (1909-1990), lascia la voce a

Penelope, capovolgendo la prospettiva. Nel suo Il rimpianto di Penelope il poeta

ci mostra in tutta la sua drammaticità la perplessità di Penelope al ritorno di

Ulisse  a  casa.  Pur  avendolo riconosciuto dalla  cicatrice  e  dall’astuzia  dello

sguardo, essa ha un moto di esitazione e si chiede se davvero era valsa la pena

attendere per venti anni quell’uomo dalla barba lunga e «lordo di sangue» (p.

132), mentre resta ferma con lo sguardo attonito sui suoi pretendenti ormai

morti per terra, quasi guardasse la fine di tutti i suoi desideri, in quella «notte

del ritorno» (ibid.), che in realtà sarà per lei del non-ritorno.

https://ilpensierostorico.com/

