
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Dal relativismo alla relatività. Identità, culture, comunità

https://ilpensierostorico.com/dal-relativismo-alla-relativita-identita-culture-comunita/

DAL RELATIVISMO
ALLA RELATIVITÀ.
IDENTITÀ,
CULTURE,
COMUNITÀ
Data: 6 Giugno 2025 - Di Stefano Berni

Rubrica: Letture

Quanto più i popoli si conoscono, tanto più sono restii a considerarsi

eguali, tanto più indietreggiano inorriditi di fronte all’ideale di umanità

(H. Arendt)

È un fatto che nella storia dell’uomo si siano sviluppate migliaia di culture (o

comunità) diverse per organizzazione, religione, storia, tecnologie, modi di

pensare, di vestirsi, di mangiare, di abitare. È un fatto altresì che nel corso del

tempo e della storia queste culture siano venute in contatto, quasi sempre,

urtandosi  e  scontrandosi,  e  poi,  più  o  meno  lentamente,  mescolandosi,

ibridandosi sullo stesso territorio. Come atomi che si aggregano dopo milioni

di anni formando minerali e sostanze nuove, così le culture, meticciandosi,

sovrapponendosi  su  uno  stesso  territorio,  hanno  provato  a  coesistere  e  a

amalgamarsi.  È  un  altro  fatto  che  le  identità  culturali  sono  molto  lente  a

cambiare e a adattarsi a nuovi ospiti, nuovi amici, alleati o nemici.

Pertanto, se guardiamo la storia nel suo insieme, l’impressione può essere

che le nuove comunità siano il frutto lentissimo di un mescolamento di culture

e che quindi la prima conclusione possa essere quella di considerare la cultura

come  un  dato  storico  contingente,  accidentale  qualcosa  che  muta

continuamente,  e  che noi  stessi,  la  nostra identità non sia che il  prodotto

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Dal relativismo alla relatività. Identità, culture, comunità

https://ilpensierostorico.com/dal-relativismo-alla-relativita-identita-culture-comunita/

casuale,  un  esperimento  della  storia,  un  frutto  spontaneo  e  naturale  del

processo storico. La conclusione che ne traiamo è che l’identità non si dà, non

esista o non sia importante e necessaria, perché appunto non è che un mero

precipitato storico di eventi casuali; così, essere nati in Europa o in America o

in  Africa  non  cambia  più  di  tanto  la  nostra  concezione  intellettualistica

dell’identità. È una conclusione apparentemente relativistica: tutte le identità

si equivalgono, le culture sono abiti che indossiamo, che possiamo cambiare,

modificare,  ma  poi,  se  ci  spogliamo,  ecco  che  emerge  l’indifferentismo

universalista: “sotto il vestito” siamo tutti uguali: rimane e permane la nuda

vita.

Questa idea di uguaglianza natural-culturale sarebbe corroborata, secondo

alcuni,  da  studi  scientifici  che  dimostrerebbero  l’uguaglianza  genetica  tra

popoli  (tesi  che  potremmo  grosso  modo  accettare  ma  che  permette  di

concludere  arbitrariamente  l’uguaglianza  politica  e  sociale,  violando

palesemente la legge di Hume tra fatti e valori) fino a supporre che la forma

migliore per tutti non possa essere che la democrazia, i diritti umani universali

e la cultura una sola.

Tuttavia questo ragionamento teorico, che conduce al cosmopolitismo e che

parte  da  una  concezione  ottimistica  dell’uomo  e  da  una  interpretazione

idilliaca della storia, non vede che i fatti storici che conosciamo (basterebbe

vedere quello che succede oggi sotto i nostri occhi) sono invece il prodotto di

tensioni, lotte, guerre: tra individui, villaggi, città, regioni, stati, religioni e

economie tutte tese alla sopraffazione dell’altro. Ora questo fatto, questo dato

di realtà, può essere certamente spiegato in molti modi: si può pensare che gli

uomini siano naturalmente malvagi e aggressivi; oppure che abbiano paura

degli altri uomini; o che siano troppo radicati alle proprie identità culturali che

non  vogliono  cambiare.  Si  potrebbe  anche  supporre  che  la  convivenza  tra

culture diverse sia proprio inficiata da certe ideologie identitarie,  religiose,

politiche, economiche tali che non permettano la civile convivenza tra popoli.

Ma  una  volta  superate  queste  barriere,  ammesso  e  non  concesso  che  si

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Dal relativismo alla relatività. Identità, culture, comunità

https://ilpensierostorico.com/dal-relativismo-alla-relativita-identita-culture-comunita/

vogliano realmente superarle, si arriverebbe ad una reale amicizia tra popoli

fino al  punto di  convivere  civilmente  sullo  stesso territorio  solo  perché ci

consideriamo  uguali  da  un  punto  di  vista  genetico?  Una  volta  superati  i

pregiudizi (la cultura non sarebbe per alcuni che un pregiudizio) si presume di

arrivare facilmente alla convivenza. Insomma, sarebbero proprio i pregiudizi

che  non  permetterebbero  la  vita  in  comune.  Infatti  sarebbero  proprio  le

persone  più  colte,  “illuminate”  dalla  ragione,  che  kantianamente,

raggiungendo  l’autonomia,  sarebbero  più  disposti  ad  accettare  l’altro.

Ma i cosiddetti “pregiudizi” in realtà dipendono da un sistema culturale, che

non permette di spogliarsi rapidamente del nostro modo di vedere, di quello

che  gli  antropologi  chiamano  atteggiamento  culturale.  Non  è  dall’oggi  al

domani che si modificano le nostre azioni e le percezioni degli attori sociali.

Quello  che  mette  in  crisi  la  propria  identità  è  l’atteggiamento  e  il

comportamento dell’altro che non corrisponde al nostro: il modo di agire, di

compiere certe azioni, di guardare, di parlare, di gesticolare, di arrabbiarsi, di

pregare, di credere è molto differente tra le varie culture, e questa diversità, per

chi la vive tutti i giorni, è profondamente problematica, non solo perché mette

in crisi le proprie certezze ma anche perché si prova un estraniamento, uno

spaesamento che gli antropologi chiamano cultural shock. È evidente che questa

crisi  identitaria  non può essere provata da coloro che vivono solitari  nelle

proprie ville o negli appartamenti newyorkesi tra persone di classe agiata che

parlano la stessa lingua e hanno interessi  comuni ma non incontrano mai

l’altro.  Anche  miei  amici  comboniani  africani,  che  parlano  perfettamente

l’italiano e il  francese,  che hanno studiato teologia cattolica a Roma, sono

certamente  più  vicini  a  noi  italiani  culturalmente  (nel  doppio  senso  del

termine) di alcuni loro connazionali. Ma sono eccezioni. La maggior parte di

coloro che emigrano in Italia non hanno studiato a Roma.

I popoli apprendono la propria identità all’interno di un sistema culturale

che gli ha fornito strumenti e modi di vedere tipici di quella particolare cultura

o subcultura, e non sviluppano un sentimento di critica verso sé stessi e/o della

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Dal relativismo alla relatività. Identità, culture, comunità

https://ilpensierostorico.com/dal-relativismo-alla-relativita-identita-culture-comunita/

propria cultura (che forse è più un atteggiamento tipicamente occidentale?). E

poi  perché  dovrebbero  farlo?  A  che  gli  servirebbe?  Qualcuno  crede  che  si

potrebbe farlo? Come abbiamo imparato a bere e parlare dai nostri genitori,

così abbiamo imparato a come vestirsi, stare a tavola, cosa mangiare, credere e

pensare. Quasi nessuno si spoglierebbe del proprio abito culturale e, anche se

lo volesse, sarebbe quasi impossibile.

Anche se oggi appare più facile conoscere, attraverso i mass media, come

vivono altre  comunità,  la  maggior  parte  delle  persone non accetterebbe di

vivere  in  un  luogo  diverso  dal  proprio  se  non  per  motivi  assolutamente

contingenti. Certamente il sistema sociale occidentale si è imposto anche come

desiderata per altre culture, ma non per il modo di vivere, ma perché consente

di  poter vivere meglio economicamente.  La maggior parte di  coloro che si

trasferisce  in  Occidente  non  vuole  e  non  può  adeguarsi  al  nostro  sistema

culturale. Un semplice dato sociologico può chiarire la questione: l’ottanta per

cento dei matrimoni misti finisce col divorzio. E non parlo di matrimoni tra

culture lontanissime, ma anche quelle che appartengono allo stesso Occidente,

che come è possibile capire, è esso stesso costellato da differenti tipi di culture.

Per non parlare poi della difficoltà di rispettare le norme in un paese straniero.

Il  mio discorso basato su studi  antropologici  ma anche su semplici  dati

sociologici, conduce in realtà ad una concezione di per sé pacifista e tollerante,

al contrario di chi, partendo invece dalla presunta convinzione che vi siano

diritti universali e culture assimilabili e facilmente pacificabili, dall’alto della

sua  ideologia  umanitaria  e  umanistica,  vorrebbe  imporre  la  propria

convinzione (occidentale). Invece, la relatività non pensa che tutte le culture

debbano o vogliano assimilarsi o che ci si debba modificare per accettare l’altro

o che la propria cultura vada abbandonata per prenderne una nuova come si fa

con un vestito; la relatività culturale sa che è difficile mettersi in gioco e che

non  ci  si  può  spogliare  della  propria  cultura  anche  quando  se  ne  prova  a

prendere le distanze: tale tipo di relatività (si badi, non il relativismo, per il

quale io dovrei accettare ogni cultura diversa dalla mia) avverte semplicemente

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Dal relativismo alla relatività. Identità, culture, comunità

https://ilpensierostorico.com/dal-relativismo-alla-relativita-identita-culture-comunita/

che esistono tantissime culture nel  mondo e  che spesso queste divergono,

talvolta  sono  incommensurabili  o  quantomeno  poco  permeabili  l’una  con

l’altra.

In base a questa riflessione antiantirelativistica noi ci opponiamo a entrambi

le  altre  due  visioni  del  mondo  occidentale  che  sono  le  facce  della  stessa

medaglia del suprematismo bianco: quella di derivazione spenceriana secondo

la quale i  più forti vincono, l’Occidente ha vinto, dunque, deve dominare il

mondo e imporre la sua cultura a tutti; e quella universalistica, di derivazione

cristiano-kantiano-marxista:  gli  uomini  sono  tutti  dotati  di  una  ragione

naturale, pertanto se ne conclude che siamo tutti uguali, siamo tutti fratelli e

compagni,  perciò  potremmo  convivere  pacificamente  senza  particolari

problemi con le altre culture (relativismo) le quali si adatteranno facilmente

alla nostra cultura considerata inclusiva, tollerante e giusta o, peggio, noi ci

dovremo adattare alla loro, credendo che ognuno possa facilmente svestirsi

della propria cultura come se fossimo il Barone di Münchhausen, il quale, per

uscire dalle sabbie mobili, si tirò su dal proprio codino.

https://ilpensierostorico.com/

