
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

DAL POST-
LIBERALISMO A
KYIV: LA PARTITA
PIÙ IMPORTANTE
È ANTROPOLOGICA
Data: 1 Settembre 2025 - Di Alfonso Lanzieri

Rubrica: Pensare il pluriverso

Oggi  la  democrazia  liberale  appare  sotto  attacco  da  più  direzioni:  dal

movimento Maga negli Stati Uniti a regimi come quelli di Putin, dalla Cina

all’Iran. Ma ridurre la questione a un confronto geopolitico e militare rischia, a

mio avviso, di nascondere un punto più profondo: la crisi non è solo esterna,

ma nasce dall’interno della stessa cultura politica occidentale. In particolare,

ciò  che  vacilla  è  una  variante  specifica  del  liberalismo,  quella  astratta  e

individualista,  che ha perso contatto con i  bisogni  reali  delle  persone.  Per

bisogno  reale  non  intendo  qui  tanto  i  beni  materiali,  dei  quali  ancora

disponiamo con un’abbondanza che non ha eguali  in  molte  altre  parti  del

pianeta, sebbene sia distribuita in modo più sperequato di qualche decennio fa.

Mi riferisco ai bisogni spirituali, che d'accordo avranno pure una definizione

vaga ma intanto esistono, se non altro perché la maggior parte dell'umanità è

d'accordo  sul  fatto  che  esistano.  Per  capire  il  problema,  bisogna  guardare

dentro la crisi del liberalismo. Non tutta la tradizione liberale è in questione: vi

sono stati liberalismi capaci di radicare la libertà nell’esperienza storica delle

comunità, di valorizzare associazioni, costumi, tradizioni civili, di coniugare

diritti e solidarietà. Ma a partire dagli anni Ottanta del Novecento ha prevalso

una  versione  che  ha  fatto  dell’individuo  astratto  e  intercambiabile  la  sua

bandiera.  Un  individuo  concepito  come  monade  mobile,  titolare  di  diritti

formali,  definito  più  dal  suo  ruolo  economico  che  dalla  sua  appartenenza

https://ilpensierostorico.com/rubriche/pensare-il-pluriverso/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

sociale  e  culturale.  È  questa  versione  del  liberalismo  ad  aver  preparato  il

terreno, o quantomeno offerto il  destro, per il  contraccolpo identitario che

chiamiamo  sovranismo,  con  le  sue  varie  ramificazioni:  populismo,

illiberalismo,  irrazionalismo.

Il  liberalismo  astratto,  tanto  a  destra  come  a  sinistra,  ha  trattato  le

appartenenze come accidenti da sopportare e non come dimensioni costitutive

dell’umano. Ciò ha perlomeno favorito un senso di sradicamento e isolamento,

dovuto alla perdita di legami simbolici solidi. In questa frattura si è inserita la

reazione dei populismi e delle destre sovraniste, che promettono un ritorno a

comunità calde, identità forti,  appartenenze capaci di riconoscere ciascuno.

Spesso queste promesse si traducono in chiusure escludenti e difensive, ma

hanno  dalla  loro  parte  la  capacità  di  parlare  a  un  bisogno  reale,  che  il

liberalismo  dominante  ha  trascurato.  Non  basta  dunque  respingere  tali

movimenti come mera forma di regressione: essi sono anche il sintomo del

fallimento  di  un  ordine  politico-culturale  che  ha  smarrito  la  capacità  di

integrare l’universalismo dei diritti con la concretezza delle comunità.

La filosofia antica aveva già intuito la tensione. L’idea greca di logos teneva

insieme universalità e concretezza, o almeno ci provava, conosceva insomma il

problema. Se infatti il Logos è principio universale di verità, accessibile a tutti,

nondimeno Socrate indica ai suoi discepoli la necessità di aver cura dell’anima.

L’universalismo non si riduce ad astrazione, ma incontra la vita concreta di

ciascuno: certo, questi è chiamato ad elevarsi dal particolare all’universale, e

tuttavia  la  riconosciuta  fatica  che  occorre  per  procedere  lungo  questo

cammino, segnala la tensione tra i due piani. Il liberalismo astratto ha un po’

troppo  secondarizzato  questa  polarità  in  tensione,  conservando

l’universalismo ma privandolo di carne e radici. Da qui lo sradicamento che

alimenta i ritorni identitari e quella rivolta neoromantica cui stiamo assistendo

da  un  po’  di  anni,  che  sembra  voler  revocare  in  dubbio  i  capisaldi

dell’illuminismo.

Jan  Patočka  ha  espresso  con  forza  questa  lezione.  In  Platone  e  l’Europa

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

afferma  che  l’Europa  non  è  un  continente  geografico,  ma  un  movimento

spirituale  nato  dalla  cura  dell’anima.  L’eredità  europea  non  consiste  nei

confini o nelle istituzioni materiali, ma in un compito: vivere la verità, farne

esperienza nella concretezza della vita. Patočka ha descritto la filosofia come

l’avventura straordinaria dell’uomo che osa vivere nella verità. Anche qui si

delinea un universalismo incarnato: verità universali che non si oppongono

alle comunità storiche, ma le attraversano e le orientano. È in questa direzione

che dovrebbe muoversi un liberalismo rinnovato, capace di coniugare logos e

comunità, diritti universali e radici culturali.

Accanto alla reazione sovranista, vi è un pensiero affine, che si colloca al di

là della distinzione tradizionale tra liberalismo e populismo: è il  cosiddetto

post-liberalismo.  Nelle  formulazioni  di  autori  come  N.  S.  Lyons  (uno

pseudonimo, autore del recente saggio American Strong Gods. Trump and the end

of the Long Twentieth Century) e R. Reno (autore di The Return of the Strong Gods.

Nationalism, Populism, and the Future of the West), il post-liberalismo parte da

una  diagnosi  radicale:  la  società  aperta,  così  come  si  è  affermata  dopo  la

Seconda guerra mondiale, avrebbe impoverito le energie vitali delle comunità.

Per timore del ritorno del nazionalismo e dei totalitarismi, le élite occidentali

hanno  promosso  un  modello  di  convivenza  fondato  su  valori  “deboli”:

neutralità,  tolleranza,  procedure,  relativismo,  consumo  individuale.  Questi

sono  i  cosiddetti  weak  gods,  divinità  deboli  che  proteggono  dalla  violenza

ideologica ma al prezzo di sterilizzare le passioni forti, quelle che spingono

uomini e  donne a sacrificarsi  per fini  più grandi di  sé stessi.  Al  contrario,

società chiuse e coese si reggerebbero sugli strong gods:  patria, fede, verità

condivise, valori supremi capaci di dare senso e unità. Secondo Lyons e Reno, il

venir  meno  di  questi  dei  forti  ha  prodotto  alienazione,  frammentazione,

nichilismo; la reazione populista non è altro che il ritorno di quelle passioni

represse, un desiderio di comunità calde e solide contro l’astrazione fredda del

liberalismo tardo-moderno. Forse per questo, se accettiamo la prospettiva di

Lyons e Reno, nelle nostre società si avverte (a volte si esprime in modo chiaro)

una certa dose di ammirazione per regimi illiberali, percepiti come la casetta

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

sicura, col crocefisso alle pareti, di cui abbiamo nostalgia.

L'analisi post-liberale, dal sapore schmittiano, suggerisce che, nel tentativo

di  impedire  il  ritorno  del  totalitarismo,  le  democrazie  hanno  finito  per

costruire società aperte incapaci di mobilitare valori forti. Hanno preferito il

consumo,  la  mobilità,  la  procedura,  e  così  hanno  disperso  il  senso  del

sacrificio,  della  missione comune,  della  responsabilità  condivisa.  In questo

vuoto,  gli  dei  forti  tornano  a  farsi  sentire  sotto  forma  di  nazionalismi,

comunitarismi,  populismi  che  offrono  un  calore  comunitario  negato  dalla

società aperta. Non sorprende che figure politiche carismatiche e movimenti di

massa riescano oggi a catalizzare consensi attorno a simboli e passioni, là dove

il linguaggio liberale appare astratto e freddo. Il cuore di questa critica non è

semplicemente politico, ma antropologico. L’uomo non vive di diritti astratti,

ma di valori per i quali è disposto a rischiare e a sacrificarsi. L’uomo non si

realizza in un’esistenza neutralizzata e amministrata, ma nella condivisione di

fini  comuni  che trascendono l’individuo.  La  società  aperta,  così  come si  è

sviluppata,  avrebbe  dimenticato  questa  verità  elementare,  trasformando  la

libertà  in  un  orizzonte  di  consumi  e  scelte  individuali  senza  significato

profondo. La conseguenza è un mondo più pacificato sul piano procedurale, ma

fragile  sul  piano  spirituale,  esposto  alla  noia,  al  nichilismo,  alla

frammentazione.

Il  post-liberalismo si  presenta dunque come un appello a riaccendere le

passioni forti, a restituire alle comunità valori condivisi, a ripopolare lo spazio

pubblico di “dei forti” capaci di dare senso e coesione. In questa visione, solo

una società disposta al sacrificio e nutrita da forti convinzioni può resistere alle

sfide del futuro. Una società di soli dèi deboli è destinata a dissolversi nella

sterilità del pluralismo illimitato e del relativismo morale. Questa prospettiva,

pur assai discutibile,  tocca un nervo scoperto del liberalismo astratto.  Essa

mostra  che  non  basta  fondare  la  convivenza  sul  diritto  e  sulla  procedura:

occorrono valori  capaci  di  ispirare,  passioni  che uniscano, fini  comuni che

trascendano  l’individuo.  Gli  “dei  forti”,  scrive  Lyons,  si  sono  rifiutati  di

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

morire:  il  populismo  odierno  è  più  di  una  semplice  reazione  contro  élite

politiche  inconcludenti.  Esso  è  un  profondo  tumulto  contro  la  soffocante

letargia  imposta  da  una  forma  di  liberalismo  che  ha  preteso  di  ridurre  la

politica a management sociale.

È opportuno rilevare – ha scritto Flavio Felice sul “Foglio” il 2 agosto

scorso – come il cuore della proposta post-liberale metta in discussione

tre capisaldi  delle  democrazie liberali:  il  progressivo abbattimento dei

confini  e  la  conseguente  decostruzione  della  nozione  di  sovranità

nazionale; il consolidamento della politica funzionalistica post ideologica;

l’egemonia dell’ordine internazionale liberale.

L’aspetto più interessante di questa critica radicale di destra alla nozione di

società aperta  ̶  prosegue Felice  ̶ , per una certa ironia della sorte, è che essa è

in parte condivisa anche da una certa sinistra e da quelle correnti di pensiero

che attribuiscono al  neoliberalismo la responsabilità di  tutte le  nefandezze

degli ultimi ottant’anni. Le consonanze tra estrema destra ed estrema sinistra,

aggiungo io, sono anche più estese, basta vedere la riluttanza nel difendere il

diritto all’autodeterminazione ucraina contro l’attacco di  Putin,  che si  può

trovare tanto a sinistra quanto a destra. La ragione di fondo sta nella disistima

verso la  società  aperta,  che l’Ucraina in  qualche modo simboleggia  contro

l’invasione  russa,  portata  da  un  regime  apertamente  ostile  alla

liberaldemocrazia, più volte descritta come corrotta, immorale, spiritualmente

smidollata.

Che fare di fronte alla crisi del liberalismo e al fascino del post-liberalismo?

La prima risposta è non cedere alle sirene. E questo è – mi sia consentito – un

invito da rivolgere particolarmente ai cristiani, che in America come in Italia si

trovano esposti al richiamo di un pensiero che promette radici forti e comunità

calde, al prezzo della libertà. Se mettiamo il Vangelo e la libertà su due binari

diversi, con la scusa che la libertà può non seguire la verità, perderemo sia la

verità  che la  libertà.  La sfida non è  lasciarsi  trascinare da queste  passioni

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

reazionarie,  bensì  intraprendere  con  pazienza  un  cammino  di  riscoperta

dell’“universalismo concreto”, del quale tra l’altro il cristianesimo dovrebbe

essere  esperto,  anche  più  della  filosofia  greca,  dal  momento  che  il  suo

universale  non si  è  incartato,  per  farsi  principio generale  e  vuoto,  ma si  è

incarnato nel soggetto concreto Gesù di Nazareth. Un universalismo che è tale

perché  parte  da  un  principio  che  vale  per  ciascun  uomo  in  quanto  tale,

indipendentemente da origini, tradizioni, appartenenze.

Questo universalismo è stato spesso frainteso. I suoi critici lo accusano di

ridurre  l’individuo  a  una  monade  senza  radici.  In  realtà  esso  nasce  come

affermazione di dignità: il tuo destino non è fissato dal sangue, dalla terra,

dalla religione dei padri, ma ti si apre davanti come compito da costruire. È

l’idea,  profondamente  moderna,  che  ogni  persona  possa  uscire  dalle

costrizioni del passato e trovare la propria via. L’individuo non è proprietà di

nessuna tribù, di nessuno Stato, di nessun collettivo: è persona, libera, titolare

di diritti inalienabili. Da qui il rifiuto di ogni identità imposta come destino

immutabile,  il  rifiuto  dei  confini  come  recinti  invalicabili,  il  rifiuto  del

collettivismo come minaccia all’autonomia personale. Da qui anche la difesa

della democrazia e dell’economia di mercato non come idoli, ma come sistemi

imperfetti che tuttavia garantiscono a ciascuno lo spazio per cercare la propria

felicità.

Il post-liberalismo, con la sua retorica degli “dei forti”, ricalca invece una

concezione antica e opposta: nelle radici è il destino. L’uomo troverebbe sé

stesso solo nella fedeltà assoluta a comunità chiuse.  Tale ottica ricorda, in

fondo,  la  voce  del  Grande  Inquisitore  dostoevskiano  che  dice  a  Cristo:  gli

uomini  non  vogliono  libertà,  vogliono  pane  e  ordine.  Ecco  perché  questo

pensiero appare istintivamente sensibile alle istanze putiniane: in Ucraina la

logica post-liberale non riconosce il diritto di un popolo a scegliere il proprio

futuro, mentre recepisce la presunta necessità storica, per Kyiv, di appartenere

al Russkij mir, lo “spazio russo” concepito come comunità chiusa. Solo questo

innesto nel proprio humus originario garantirebbe ordine al mondo. La volontà

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 7

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

degli ucraini di resistere è, insomma, un disordine metafisico: Putin sarà pure

brutale, ma questa pervicace volontà di guardare ad Ovest, la terra del perfido

nichilismo liberale e capitalistico, lascia sospettare che Kyiv sia comunque una

nazione ammalata.

Questo  schema  interpretativo  è  ripreso  anche  da  una  parte  del  ceto

intellettuale  occidentale,  e  italiano in particolare,  che recepisce con scarso

senso  critico  i  punti  nevralgici  della  retorica  post-liberalista.  Per  questa

frangia  di  intellettuali,  “Contro  l’Occidente”  è  la  traccia  di  riflessione

permanente, in cui la necessaria critica al liberalismo democratico si tramuta

nella cecità di fronte al veleno esiziale di certe controproposte. Va da sé che

l’Unione Europea, con le sue istituzioni e il suo ethos di società aperta, venga

vista come il nemico peggiore: perché, con tutti i suoi enormi limiti, incarna

quel principio universale secondo cui non è il passato a decidere il tuo destino,

non sono la carne e il sangue, non la terra che ti ha generato, ma ciò che saprai

fare della tua libertà.

Ecco perché l’Ucraina rimane un banco di prova decisivo. Non è solo un

conflitto territoriale: è lo scontro tra due idee dell’uomo e della politica. Da una

parte, il paradigma liberale che afferma che la libertà non è un privilegio, ma

un diritto universale, e che ogni popolo può autodeterminarsi senza essere

prigioniero delle radici.  Dall’altra, il  paradigma post-liberale per il  quale le

radici  sono  destino,  e  il  passato  vale  più  della  novitas  aperta  dalla  libertà

individuale.

Per tutte queste ragioni,  è  doveroso riaffermare l’universalismo liberale,

purificandolo dalle sue degenerazioni e riconciliandolo con la concretezza delle

comunità.  È  sufficiente  riprendere  in  mano  il  dossier  del  liberalismo

comunitario? Non lo so, lascio ai competenti la risposta. Mi fermo a questa

soglia.  L’alternativa  a  questo  sforzo  è  la  regressione  post-liberale.  Non

esistono  scorciatoie:  la  vera  libertà  si  fonda  sulla  dignità  universale  della

persona,  e  non  sugli  idoli  della  forza  e  della  sicurezza,  che  vanno  molto

d'accordo con gli dèi domestici e tribali, perennemente in lotta tra loro. Ecco,

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 8

ilpensierostorico.com

Dal post-liberalismo a Kyiv: la partita più importante è antropologica

https://ilpensierostorico.com/dal-post-liberalismo-a-kyiv/

perché, infine, la pace sulla bocca dei nemici della società aperta è un’illusione:

se trasformiamo il mondo in un insieme di clan, ciascuno dotato dei propri dèi

nazionali, gli scontri aumenteranno anziché non diminuire.

https://ilpensierostorico.com/

