
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

BÜHLER E L’“ARTE
SACRA” DEL
NOVECENTO
Data: 2 Marzo 2020 - Di Antonio Cioffi

Rubrica: Letture

In the elder days of Art,

  Builders wrought with greatest care

Each minute and unseen part;

  For the Gods see everywhere[1].

Hans Adolf Bühler,

autoritratto in Nachtigallenlied

- Präludio (H-Moll) [“La

canzone dell'usignolo - Prelu-

dio (Si minore)”], 1917/18,

incisione, cm 48x37,5 (foglio).

Henry Wadsworth Longfellow

A  pochi  giorni  dal  Solstizio  d’inverno  del

2010,  la  versione  online  della  testata  tedesca

«Badische-Zeitung»  riportava  la  notizia

secondo la quale nella cittadina di  Steinen in

Germania, nel pittoresco distretto di Friburgo

in  Brisgovia,  nello  stato  federato  di  Baden-

Württemberg,  la  giunta  comunale  stava

discutendo  di  una  delicata  vicenda,  una  di

quelle  querelle  che  testimoniano  lo  spesso

contraddittorio  procedere  della  storiografia

ufficiale  lungo  percorsi  critici  sempre  in

precario equilibrio fra ragione e sentimento, fra

politica e propaganda; in definitiva fra Storia e

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/wp-content/uploads/2020/03/Immagine1.png
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

Mito.  Da  parte  del  gruppo  indipendente

progressista “Gemeinschaft für ein lebenswertes

Dorf” (“comunità  per  un paese  sostenibile”),

nella  persona  del  portavoce  Stefan  Mohr,  è

stata  avanzata  la  richiesta  ufficiale,  da

sottoporre al voto della giunta, di revocare la

cittadinanza  onoraria  concessa  nel  1936  ad

Hans  Adolf  Bühler,  pittore,  nato  appunto  a

Steinen  il  4  giugno  del  1877  ed  al  quale  la

cittadina  aveva  successivamente  dedicato

anche una strada, la Hans-Adolf-Bühler-Straße,

che  avrebbe  dovuto  essere,  secondo  la

petizione, conseguentemente rinominata⁠.

Hans Adolf Bühler è stato un artista che si è perfettamente inserito nella

tradizione  tedesca  völkisch  neo-romantica  e  simbolista  del  suo  tempo.

Abilissimo disegnatore, la sua pittura risolveva soggetti figurativi ispirati alla

mitologia classica e nordica, con una vena fortemente visionaria: sulle figure

aleggia una sorta di delicata, quasi muliebre, atmosfera magica, che non scade

mai  nella  sfacciata  messinscena  simbolista  ma  piuttosto  tratteggia  —  con

soavità  e  discrezione  —  suggestioni  sottilmente  esoteriche.  Il  suo  segno  è

talvolta quasi calligrafico, privo tuttavia dei tormentati arabeschi che hanno

caratterizzato  talvolta  l’art  nuveau,  alla  quale  il  nostro  pare  talora

inaspettatamente ricollegarsi.  Una certa secchezza d’insieme conferisce alle

sue composizioni una stabilità di sapore neoclassico, mentre un inquieto senso

di incombenza — quasi di predestinazione — permea l’insieme, unificato, nei

toni bassi, più che dalla drammaticità da una sorta di profonda meditazione.

Nei paesaggi, soggetto che Bühler considera più mitologico che naturalistico,

un  carattere  contemplativo  sorprende  una  Natura  intesa  come  onirica

ierofania.

Il suo vivo interesse per le scienze ermetiche quali la magia e l’alchimia — in

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

particolare quella spagirica — è testimoniato d’altronde dai numerosi disegni e

dipinti  che  sembra  abbiano  come  soggetto  le  diverse  fasi  di  una  sorta  di

trasmutazione  interiore;  così  come  dai  ritratti  ideali  di  coloro  che

evidentemente considerava grandi maestri del passato, come Paracelso o Jakob

Bhome. È da questi che desumeva una visione olistica del mondo, concepito

come universo regolato dalla corrispondenza magica — fondata sulle leggi

dell’analogia — fra macrocosmo e microcosmo.

Hans Adolf Bühler, Jakob

Böhme / Pfingstnacht / Bildnis des

Mystikers Böhme (1575-1624)

[“Jakob Böhme / Notte di

Pentecoste / Ritratto del mistico

Böhme (1575-1624)”], 1919/20,

tempera su Eternit, cm

78,5x54,5.

Spirituale è in definitiva l’aggettivo che più

si addice alla sua pittura, che è stata censurata

forse proprio anche per questo dalla memoria

storica successiva, la quale ha privilegiato, del

Novecento,  la  celebrazione  delle  ideologiche

dissoluzioni  formali  o  —  al  limite  —  delle

inoffensive eco di quella che, in altri tempi, fu

conosciuta  come  arte  a  contenuto  religioso.

Significativo, a questo proposito, il fatto che

solo per verificare le poche note di chi scrive

(le quali pur non essendo esaustive riescono

forse comunque a suggerire l’idea di trovarsi

di fronte ad un artista di un certo calibro) ci si

scontra  inevitabilmente  con  la  grande

difficoltà  a  reperire  fonti  bibliografiche,

fotografiche  o  d’archivio  sull’artista;  fonti

che,  oltre  ad  essere  scarsissime ⁠,  sono

disponibili solo in tedesco, non essendo stato

scritto o tradotto praticamente nulla, su di lui

o la sua opera, in altre lingue. E anche la rete,

in  casi  come  questo,  non  è  praticamente

d’aiuto[2].

Lo si sarà intuito, il motivo di questo vuoto, così come della petizione per la

https://ilpensierostorico.com/wp-content/uploads/2020/03/Immagine2.png
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

revoca della cittadinanza onoraria ricevuta dall’artista nel  suo paese natio,

risiede nel cosiddetto processo di denazificazione a cui è stata sottoposta la

cultura e la società tedesca dopo il ’45, processo sostenuto dai vincitori della

seconda guerra mondiale ed attuato dalla stessa Germania. Hans Adolf Bühler,

come si può facilmente constatare facendo una breve ricerca in rete, è stato —

dice Wikipedia — un “pittore tedesco rappresentante attivo della politica culturale

nazionalsocialista”. E il marchio è indelebile[3].

Tavola in Hans Adolf Bühler, Das innere

Gesetz der Farbe. Eine künstlerische

Farbenlehre (“La legge interna del colore.

Una teoria artistica”), Berlin-Grunewald /

Leipzig 1930.

Allievo del pittore realista Hans

Thoma  e  docente  di  pittura

all’Accademia d’arte di Karlsruhe,

Hans Adolf Bühler fu autore — fra

l’altro  —  di  una  complessa  ed

affascinante  teoria  esoterica  del

colore, pubblicata intorno al 1930

in  un  libro  dal  titolo  La  legge

interna  del  colore.  Una  teoria

a r t i s t i c a [ 4 ] .  R i f e r e n d o s i

a p e r t a m e n t e  a l l a  t e o r i a

sull’armonia dei colori sviluppata

dal  chimico  —  e  massone  —

W i l h e l m  O s t w a l d [ 5 ]  e

reinterpretandola alla luce di una

sensibilità  neoplatonica  in  parte

rapportabile allo stesso Goethe (la

teoria  sul  colore  del  quale  aveva

incontrato  in  gioventù)  Bühler

illustra  nel  suo  saggio,  pensato

anche e soprattutto come supporto

alla propria attività didattica, una

corrispondenza  di  carattere

https://ilpensierostorico.com/wp-content/uploads/2020/03/Immagine3.png
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

“ermetico” fra i colori e le qualità

— caldo, secco, freddo ed umido —

dei  quattro  elementi  della  fisica

antica (fuoco, aria, acqua e terra);

si  tratta  degli  elementi  che

troviamo  in  Esiodo,  quegli  stessi

che Empedocle chiamava “radici”

del mondo e della materia[6] e che

così tanta importanza hanno avuto

nella  tradizione  alchemica  ed

astrologica  occidentale.  Tale

corrispondenza viene poi messa in

relazione con le quattro stagioni e

con  i  dodici  segni  dello  zodiaco,

ognuno associato — in rapporto di

transizione  —  con  due  colori  di

una tavola cromatica complessiva

di 24 tonalità, ottenute applicando

ai  tre  colori  primari  (il  giallo,  il

rosso  e  il  blu)  otto  gradazioni

acromatiche (i grigi) del bianco e

del nero[7].

Insomma  un  artista  in  qualche  modo  in  sintonia  con  una  concezione

esoterica  e  tradizionalista  di  “arte  sacra”,  così  come  autori  quali  Ananda

Kentish Coomaraswamy, Frithjof Schuon o Titus Burckhardt ci hanno descritto

nelle loro opere. Secondo tale concezione estetica, l’arte sarebbe innanzitutto,

ad un livello inferiore e da parte dell’“artigiano”, il “far bene ciò che deve

essere fatto” (il  farlo,  appunto,  “a regola d’arte”)[8],  mentre,  ad un livello

superiore, essa consisterebbe nella capacità, da parte dell’“artista”, di lasciar

trasparire nella “bellezza” dell’opera — quasi per risonanza simpatica  — la

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

“verità” dell’idea[9].  Tale verità coinciderebbe con un archetipo che, rivelato

apparentemente  attraverso  l’opera  dell’artefice  ma  inconsapevolmente

evocato dall’intera comunità (sovviene la teoria della ricezione di Jauss ma

anche  il  concetto  magico  di  “eggregore”  del  quale  parla  Eliphas  Levi),  si

manifesta in qualche misura in modo spontaneo; questo spiegherebbe altresì

l’anonimato  degli  autori,  caratteristico  dell’arte  tradizionale  orientale  ma

anche occidentale, almeno fino al Rinascimento[10].

La damnatio memoriae che ha colpito l’artista di cui ci stiamo occupando, è

dovuta essenzialmente all’attività  culturale  da lui  svolta proprio in ambito

artistico, avendo egli ricoperto anche diversi incarichi ufficiali:  convinto ed

attivo oppositore del modernismo, Bühler organizzò tra l’altro, come direttore

della  Galleria  d’arte  di  Karlsruher,  una  delle  prime  Schreckenskammern,  le

“camere degli orrori (dell’arte)”, mostre in cui venivano esibite opere d’arte

moderna  nella  demonizzante  luce  di  ludibrio  e  di  condanna  che

successivamente  caratterizzò  le  esposizioni  itineranti  della  cosiddetta

Entartete Kunst. Inoltre non gli fu perdonato di aver licenziato, quale direttore

dell’Accademia  e  per  i  medesimi  motivi,  numerosi  colleghi  di  tendenza

avanguardista[11].

Die Heimkehr (“Ritorno a casa”), 1936,

tempera su Eternit, cm 119,5x150.

L’opera  più  emblematica  di

Hans Adolf Bühler, certamente

la più nota, è datata 1936; con il

titolo  “Il  ritorno  a  casa”  (Die

Heimkehr)  essa  fu  ospitata

nell’edizione  del  1940  della

“Grande  mostra  dell’arte

tedesca”  di  Monaco  (Große

Deutsche  Kunstausstellung),  la

quarta  delle  otto  esposizioni

annuali che avevano lo scopo di

https://ilpensierostorico.com/wp-content/uploads/2020/03/Immagine4.png
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 7

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

r a p p r e s e n t a r e

paradigmaticamente il  “nuovo

corso”  dell’arte  germanica  a

fronte  delle  “degenerazioni”

espresse dalle avanguardie del

tempo.  Il  dipinto,  grazie  alla

drammatica  intensità  del

soggetto e la fortuna che pare

abbia riscosso presso le truppe

i m p e g n a t e  s u l  c a m p o  d i

battaglia [ 1 2 ],  ha  avuto  una

grandissima  diffusione  ed  è

effettivamente  estremamente

significativo. Esso è in grado da

solo di sintetizzare in maniera

compiuta  la  maggior  parte

degli aspetti espressivi, formali

e  t e m a t i c i  d i  u n ’ a r t e

riconducibile  —  secondo

l’impianto  analitico  proposto

da  A.  Dugin  —  all’ideologia

estetica  fascista  ed  ai  suoi

soggetti  principali[13],  che  in

questo caso prendono la forma

della natura, del sangue e della

trascendenza del valore.

L’immagine coglie e raffigura il momento penoso del “ritorno a casa”, dopo

la battaglia, di un soldato esausto; egli indossa una divisa della prima guerra

mondiale e viene amorevolmente accolto sulle ginocchia di un’angelica figura

femminile, vestita di bianco. Essa rappresenterebbe, secondo l’interpretazione

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 8

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

più comune,  l’allegoria stessa della  madre patria,  la  quale,  misericordiosa,

consola  lo  sconforto  dell’esercito  sconfitto.  Il  riferimento  immediato  è

evidentemente al  rovinoso esito — per la  Germania — della  prima guerra

mondiale, al riscatto del quale si appellò il nazionalsocialismo fin dalle sue

origini. Ma ad uno sguardo più attento, ecco che la figura femminile, proprio

per  le  sue  caratteristiche  simboliche  e  formali,  assume  l’aspetto  ed  il

significato  velato  della  stessa  “grande  consolatrice”  —  la  morte  —  il  cui

grembo,  secondo  la  più  originaria  ed  universale  tradizione  mitologica

connessa all’archetipo della Grande Madre,  è  contemporaneamente utero e

sepolcro, luogo — terreno — di nascita e di morte, passaggio a doppio senso fra

questo e l’altro mondo. E in conformità con una altrettanto arcaica concezione

della fine e del destino, ciò che conta è come, si muore: il soldato che cade in

battaglia rinasce, già per questo, a vita superiore[14]. E tale “morte seguita da

resurrezione” esprime anche — e forse soprattutto — un valore simbolico, se

non  addirittura,  viste  le  ascendenze  esoteriche  dell’artista  di  Steinen,

iniziatico[15].

L’impianto  figurativo  del  dipinto  è  quello  consueto  di  Bühler,  quasi  da

rappresentazione  religiosa,  sospeso  in  un’atmosfera  mistica  di  sapore

simbolista.  Composta  ed  intensa,  l’immagine  sembra  nascondere  però

un’allusione formale che va oltre l’allegoria e che sembra adombrare un ancor

più profondo valore simbolico. La ieratica figura femminile, presenta tutte le

caratteristiche archetipiche di analoghe figure simboliche dell’arte antica, si

pensi  per  esempio  alla  principessa  del  “San  Giorgio  e  il  drago”  di  Paolo

Uccello: una figura di donna altera ma misericordiosa, regale e caratterizzata

da un nobile distacco che non le impedisce, tuttavia, di esprimere profonda

passione  e  struggente  partecipazione.  Una  figura  di  fatto  assimilabile

all’“archetipo  psicologico”  che  C.  G.  Jung  ha  definito  Anima,  che

rappresenterebbe  dell'inconscio,  secondo  lo  studioso  svizzero,  l'aspetto

divino. Esso è riconducibile all’elemento sottile che consentirebbe all’iniziato

— nell’ermetismo — di realizzare ciò che gli alchimisti chiamavano “nozze

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 9

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

chimiche”, immagine simbolica di una sopraggiunta condizione di totalità e

completezza,  analoga  a  quella  figurazione  ontologica  dello  Spirito  che  il

platonismo chiamava androgino primordiale.

Ma  se  fin  qui  siamo  ancora  nell’ambito  della  rappresentazione  e  del

racconto, l'opera possiede, a nostro vedere, un ulteriore livello di significato,

che proprio dal punto di vista formale — e non meramente contenutistico —

sembra  configurarsi  come  accidentale  esempio  di  ciò  che  gli  autori

tradizionalisti dianzi citati hanno definito “arte sacra”: un’arte che, «poiché

c’è un’analogia rigorosa tra la forma e lo spirito» — per usare le parole di Titus

Burckhardt[16]  —  «(…)  si  basa  sul  simbolismo  inerente  alle  forme»  e  di

conseguenza produce un’immagine la cui bellezza è tale, come abbiamo già

sottolineato,  perché  lascia  affiorare  l’idea  che  vi  sta  dietro,  rendendo

trasparenti  le  invisibili  leggi  che  la  reggono.

La struttura simbolica dello yin-yang

presente nel Die Heimkehr.

Osservato nell’insieme, il Die

Heimkehr  rivela  infatti  una

s t r u t t u r a  s e g r e t a ,  n o n

abbastanza evidente da risultare

i n v a s i v a  m a  t u t t a v i a

sufficientemente  delineata

perché  ne  sia  suggerita  la

presenza.  Tale  invisibi le

s t r u t t u r a ,  c h e  m o l t o

verosimilmente  si  configura

come  la  chiave  d’accesso  al

s i g n i f i c a t o  p r o f o n d o

d e l l ' a l l e g o r i a  d e l l a

composizione  e  che  sembra

condurre  direttamente  ad  un

suo  carattere  squisitamente

“esoterico”,  consiste  di  fatto

https://ilpensierostorico.com/wp-content/uploads/2020/03/Immagine5.png
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 10

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

nella  doppia  spirale  del la

tradizione  taoista.  Ancor  oggi

molto  diffusa  nella  cultura

estremo-orientale, attraverso il

simbolo ideografico noto come

yin-yang, tale spirale è tracciata

nel dipinto dalle due figure che

si  incastrano  l’una  nell’altra  e

nella  polarizzazione  cromatica

dello  sfondo.  Questo  simbolo

esprime  fra  l’altro,  con  la  sua

forma,  l'equilibrio  dinamico

caratterizzante  il  rapporto

reciproco  che  intercorre  fra  le

polarità cosmiche, le quali, nella

compagine  umana,  assumono

tradizionalmente  l’aspetto

dell’uomo  e  della  donna.  Ancor

più  propriamente,  per  quanto

concerne  la  funzione  narrativa

che  le  due  figure  svolgono  in

quest’opera,  segnatamente  in

relazione  al  loro  rapporto

r e c i p r o c o ,  s o v v i e n e  u n a

tradizione  taoista  secondo  la

quale,  data  l’attribuzione  del

carattere  di  ”attività”  e  di

“passività”  rispettivamente  al

principio  maschile  ed  a  quello

femminile,  dal  punto  di  vista

interiore  tale  rapporto  viene

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 11

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

invertito: l’uomo è considerato

infatti essere attivo “fuori” ma

passivo “dentro” e, viceversa, la

donna passiva “fuori” ed attiva

“dentro”;  relazione  espressa,

d ’ a l t r o n d e ,  d a l l a  s t e s s a

configurazione  grafica  del

simbolo  dello  yin-yang,  che  è

suddiviso in due metà di colore

opposto  ognuna  delle  quali

presenta, al proprio interno, la

traccia cromatica dell’altra[17].

In diverse occasioni Bühler manifestò d’altronde un esplicito interesse per le

tradizioni estremo-orientali, consentendoci di inscrivere in parte la sua opera

nel contesto generale dell’attenzione che il regime nazionalsocialista rivolse a

quelle,  allora lontane,  civiltà.  D’altra parte,  la  spedizione in Tibet  di  Ernst

Schäfer, avvenuta nel contesto del progetto Ahnenerbe volto alla ricerca delle

“origini ancestrali” della razza, risale appunto al 1938.

Riassumendo e per concludere, ci troviamo di fronte ad un’opera nella quale

il soggetto politico (la razza), che con le sue molteplici declinazioni sta alla

base dell’ideologia fascista, si esprime appieno. Innanzitutto, nella romantica

narrazione di superficie: il soldato, in quanto custode del sangue e del suolo, che

a questa terra  — la figura femminile — ritorna, seppur nella tragedia di un

“destino”  non  finalisticamente  vittorioso  ma  idealisticamente  valoriale  —

eroico  —  e  che  perciò  merita  misericordia  e  materna  consolazione,

annunciatrice  a  sua  volta  di  una  sorta  di  religiosa  redenzione[18].  Poi  nella

compagine stilistica, che opta per un realismo simboleggiante attenzione alla

vita, rivolto alla natura biologica e non psicologica, espresso non attraverso un

registro naturalistico e sensoriale ma, piuttosto, ordinatamente classicista. Si

viene in questo modo a formulare una sorta di composizione “mandalica”, che

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 12

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

configura una specie di “pietà” secolare, delineata nel segno di un mito inteso

—  ancora  —  come  tradizione.  Infine  nella  dimensione  più  profondamente

simbolica (e non più simbolista), attraverso l’evocazione formale, che è radice

della struttura compositiva, di quella doppia spirale che è contemporaneamente

archetipo cosmologico  (il  maschile  ed  il  femminile,  la  famiglia  intesa  come

stirpe  e  concatenazione  del  sangue)  e  icona  metafisica  del  rapporto  che

intercorre fra la vita e la morte; essendo innanzitutto lo yin-yang  — come

abbiamo detto — un simbolo dinamico della manifestazione universale.

Un  dipinto  che  celebra,  nel  racconto  e  nel  “doppio”  della  sua  struttura

segreta, ciò che l’uomo è dalla nascita in relazione alla comunità e non ciò che

egli diventa in relazione a se stesso, tema tipico — quest’ultimo — della poetica

delle  avanguardie  artistiche  contemporanee  a  Bühler  e  ostracizzate  dal

nazionalsocialismo. In questo, Die Heimkehr richiama in parte l’arte sostenuta

dalla rivoluzione bolscevica,  secondo la  quale però,  a  differenza di  ciò che

accade qui, la contrapposizione “natura” versus “cultura” si risolve attraverso

una chiara, ideologica, propensione politica per quest’ultima.

Hans Adolf Bühler, Mutter Erde

https://ilpensierostorico.com/wp-content/uploads/2020/03/Immagine6.png
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 13

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

(“Madre Terra”), 1922, tempera su

Eternit, cm 68x58.

Note bibliografiche:

[1] “Ai tempi antichi dell'arte, / i  costruttori cesellavano con la massima

cura  /  ogni  particolare  minuto  ed  invisibile;  /  perché  gli  dèi  vedono

dappertutto.” Versi tratti da “The Builders”, in The Seaside and the Fireside,

Boston 1850.

[2] Le poche pubblicazioni facilmente reperibili su Bühler sono per lo più

d’epoca, mai ristampate e disponibili esclusivamente sul mercato antiquario,

come nel caso di Hermann Eris Busse, Hans Adolf Bühler, Verlag C. F. Müller,

Karlsruhe  1931.  Solo  di  recente  tale  lacuna  si  è  in  parte  colmata  con

l’importante monografia, frutto di una tesi di dottorato, di Christina Soltani,

Leben und Werk des Malers Hans Adolf Bühler (1877-1951), VDG, Weimar 2016,

corredata da un ampio catalogo ragionato delle opere dell’artista.

[3] Anche in Italia abbiamo di recente assistito ad analoghe e discutibili

vicissitudini, in relazione a quella parte del patrimonio artistico nazionale che

è riconducibile al ventennio fascista. È sufficiente visitare la stazione Centrale

di  Milano  per  rendersi  conto,  osservando  gli  scempi  architettonici  e  le

numerose censure politiche di cui è stata oggetto nel corso degli anni, del fatto

che  i  gruppi  fondamentalisti  islamici  non  sono  evidentemente  gli  unici,  a

mostrare avversione e mancanza di rispetto per vestigia culturali non allineate

alle proprie — più o meno liberali — idee politiche. Interessanti considerazioni

estetiche  e  culturali  potrebbero  essere  condotte  sulla  storia  di  questo

straordinario  edificio,  inaugurato  nel  1931  su  progetto  del  1911  dovuto

all’architetto  Ulisse  Stacchini  e  che,  secondo  una  notizia  non  confermata

riportata da Aldo Rossi in un’intervista pubblicata nel 1999 (Aldo Rossi, Cecilia

Bolognesi, Luoghi urbani, UNICOPLI, Milano), si dice essere stato definito da

Frank Lloyd Wright come “la stazione più bella del mondo”; ci piace pensare

che attraverso il mito — chiamato forse dai nostri contemporanei “leggenda

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 14

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

metropolitana” o più di recente “fake news” — parlino talvolta, come nella vox

populi degli antichi, gli Dèi.

[4]  Hans  Adolf  Bühler,  Das  innere  Gesetz  der  Farbe.  Eine  künstlerische

Farbenlehre, Horen Verlag, Berlin-Grunewald 1930 / Paul List Verlag, Leipzig

1930

[5]  W.  Ostwald,  Die  Farbenlehre,  Verlag  Unesma  G.m.b.H.,  Leipzig  1917.

Ostwald fu Gran maestro della Gran Loggia tedesca “Zur Aufgehenden Sonne”

(“Al Sol levante”), come riporta Giordano Gamberini in Mille volti di massoni,

Erasmo, Roma 1975.

[6]  Cfr.  Giovanni  Cerri,  L’ideologia  dei  quattro  elementi  da  Omero  ai

presocratici, «AION», 1998, 20, pp.5-58.

[7] Sovviene — anche in vista di ciò che si dirà più oltre circa la presenza

ravvisabile nell’opera di questo autore di elementi riconducibili alla tradizione

estremo-orientale — l’“ottuplice sentiero” della pratica buddhista.

[8]  «Assumiamo  per  scontata  la  concezione  storicamente  normale  e

religiosamente ortodossa per la quale, come l'etica è “il giusto modo di agire”,

così “l’arte è il giusto modo di fare tutto ciò che richiede di essere fatto” o,

semplicemente,  il  “saper  fare”»;  A.  K.  Coomaraswamy,  Come  interpretare

un’opera d’arte, Rusconi, Milano 1977.

[9]  «Il  simbolismo tradizionale  non è  mai  privo di  bellezza:  secondo la

visione  spirituale  del  mondo,  la  bellezza  di  una  cosa  non  è  altro  che  la

trasparenza dei suoi involucri esistenziali. La vera arte è bella perché è vera».

Titus Burckhardt, Principi e metodi dell’Arte Sacra, Arkeios, Roma 2004.

[10] «L’arte sacra ignora in larga misura l'intenzione estetica; la bellezza

deriva  innanzitutto  dalla  verità  spirituale,  dunque  dall'esattezza  del

simbolismo  e  dall’utilità  per  il  culto  e  la  contemplazione,  e  solo

successivamente  dagli  imponderabili  dell'intuizione  personale»;  Frithjof

Schuon, Caste e razze seguito da Principi e criteri dell'arte universale, SE, Milano

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 15

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

1994.

[11] «L’apice della vita artistica tedesca è sempre stato raggiunto in periodi

in  cui  i  profondi  desideri  del  popolo hanno trovato la  propria  espressione

artistica. Il Geist tedesco s’innalzò […] come una fiammata gigantesca durante

gli  ultimi  centocinquant’anni  in  tutti  i  campi,  per  estinguersi  quasi

completamente all’inizio di questo secolo […]. Da allora l’arte ufficialmente

riconosciuta  è  divenuta  questione  di  giochi  di  vuote  forme,  o  di

rappresentazione di un mondo distorto, popolato da aborti e da cretini. L’arte

diffusa dalle accademie e dai musei menava arrogantemente la sua esistenza al

di sopra della gente comune, che non la capiva. Era cosa per una selezionata

minoranza – gli intellettuali dell’arte, e il mercato dell’arte. L’arte non aveva

valore, solo un prezzo. Non era più una deità amica, risanatrice e benedicente.

Era solo una puttana». H. A. Bühler, Zum Geleit, «Das Bild», 1934; citato da R.

Taradel  in  L.  V.  Distasio,  R.  Taradel,  Musica  per  l'abisso.  La  via  di  Terezin.

Un'indagine storica ed estetica, Mimesis, Milano 2014.

[12] Nel Natale del 1940 venne pubblicato un prezioso libretto strenna (H. A.

Bühler, “Die Heimkehr” und Soldatenbriefe, a cura di Sofie Bergmann-Küchler,

Società  Hans Thoma,  Oberursel  (Taunus),  Francoforte  sul  Meno 1940) che

riportava, insieme alla riproduzione fotografica del dipinto, dodici lettere dal

fronte di soldati che ringraziavano l’autore, elogiando l’opera ed il suo valore

simbolico — per le  truppe ed il  Paese — in quel  difficile  momento per la

Germania.

[13]   Nell’agile  ricostruzione  del  filosofo  russo,  il  Novecento  è  stato

caratterizzato soprattutto dalla contrapposizione culturale e politica avvenuta

fra  liberismo,  comunismo e  fascismo,  ideologie  radicate  su  soggetti  politici

(rispettivamente, l’individuo, la classe e la razza) che ne costituivano la base e

dal  cui  dissolvimento  deriverebbe  l’attuale  condizione  post-moderna.  Vedi

Aleksandr Dugin, The Fourth Political Theory, Arktos, London 2012 (trad. it. La

quarta teoria politica, NovaEuropa Edizioni, Milano 2017).

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 16

ilpensierostorico.com

Bühler e l’“arte sacra” del Novecento

https://ilpensierostorico.com/buhler-e-larte-sacra-del-novecento/

[14] A partire dalla  memoria della  comunità:  uno dei  riti  più noti,  della

“liturgia” laica nazionalsocialista, fu quello della Blutfahne, la bandiera intrisa

del sangue dei caduti del putsch di Monaco, esposta come reliquia e usata per

“consacrare” — attraverso il contatto — le nuove bandiere del partito.

[15] Dalle Metamorfosi di Ovidio alla fiaba di Collodi, tale archetipo percorre

come noto tutta la storia della mitologia universale.

[16]  Titus Burckhardt, Principi e metodi, cit.

[17]  «La  tradizione  estremo-orientale,  nella  sua  parte  propriamente

cosmologica,  attribuisce  una  capitale  importanza  ai  due  principi  o,  se  si

preferisce, alle due "categorie" da essa disegnate con i nomi di yang e di yin:

tutto ciò che è  attivo,  positivo o maschile  e  yang,  tutto ciò che è  passivo,

negativo o femminile e yin. Queste due categorie si ricollegano simbolicamente

alla luce e all'ombra: in tutte le cose, il lato luminoso è yang e il lato oscuro è

yin;  ma,  dato  che  l'uno  è  inseparabile  dall'altro,  essi  appaiono  più  come

complementari  che come opposti».  René Guénon, La grande triade,  Atanòr,

Roma 1951.

[18]  «Il germanismo [racchiudeva] nel suo intimo una tenace fede nelle

femmina,  giudicata  la  fonte  sacra  del  sangue  germanico,  per  certi  versi

superiore  al  maschio.  Dopotutto  —  così  si  diceva  —  costui  era  semplice

fecondatore  esterno  di  un  procedimento  di  formazione  del  conglomerato

ereditario razziale che si svolge tutto internamente al corpo della femmina.

Una simile, radicale bio-politica della fecondità aveva quasi i contorni di una

gnosi del bios, di tale estremismo da voler ricondurre i termini della questione

alle mitiche origini di un primevo spirito materno, l'ancestrale Muttergeist».

Luca Leonello Rimbotti, “Il corpo della femmina come scrigno della razza”,

postfazione in Ernst Bergmann, Le 25 tesi della religione tedesca, Thule Italia,

Roma 2017.

https://ilpensierostorico.com/

