
Pag. 1

ilpensierostorico.com

Brain and Consciousness: From Theater to Mask

https://ilpensierostorico.com/brain-and-consciousness-from-theater-to-mask/

BRAIN AND
CONSCIOUSNESS:
FROM THEATER
TO MASK
Data: 12 Febbraio 2026 - Di Luciano Peccarisi

Rubrica: Letture

Quando la mattina ci svegliamo e apriamo gli occhi è come se si alzasse un

sipario e, con un flusso continuo di immagini, osserviamo lo spettacolo del

mondo. Tutto si accende, s’illumina e diventa chiaro, comprensibile. Non è lo

stesso scenario che si presenta alla rondine, allo squalo, al coccodrillo o al

nostro cane o gatto. Il mondo è sempre quello, ma ognuno ne ha una diversa

rappresentazione.  Quelli  che  non  hanno  occhi  e  cervelli,  vivono  in  mondi

incomparabilmente diversi dal nostro. Il grande teatro è lo stesso ma ognuno

indossa una maschera diversa, quella del lupo, dello scimpanzé, del pitone, del

ragno con la parte da recitare già scritta nel loro patrimonio genetico. Il leone

non può fingere di essere una gazzella o il passero un’aquila. Tutto è fissato

dall’evoluzione. L’orso polare sta benissimo tra i freddi ghiacci e il cammello

nei  deserti  sabbiosi  e  caldi.  Un solo animale non ha una maschera fissa e

nell’ambito della  sua stessa specie  la  cambia,  assumendo di  volta  in  volta

aspetti diversi, è l’essere umano, il cui copione è l'unico a scrivere anche da sé.

L’aprirsi  di  un  mondo  equivale  a  vivere,  che  a  sua  volta  significa  avere

coscienza di qualcosa. In alcuni è un senso generico e vago, altri più raffinato,

fino a noi che abbiamo perfino l’autocoscienza, quella che permette di fare

domande  sulla  nostra  stessa  coscienza.  Non  solo,  ma  mentre  gli  animali

provano piacere, dolore, paura, come funzioni biologiche legate al corpo, noi

conosciamo anche la gioia,  la  sofferenza o l’angoscia che sono dimensioni

della mente che conosciamo tramite i nostri stati mentali personali. Per questo

https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/


Pag. 2

ilpensierostorico.com

Brain and Consciousness: From Theater to Mask

https://ilpensierostorico.com/brain-and-consciousness-from-theater-to-mask/

siamo animali che conoscono la risata, il pianto, la vergogna, il rimorso, la

nostalgia,  la vendetta,  l’orgoglio,  l’ammirazione, l’imbarazzo, ecc.  Rispetto

alle  emozioni  degli  animali,  questi  stati  di  coscienza  possiamo  definirli

sentimenti,  che poi  sono la  base di  quelle  prestazioni  solo nostre come la

passione per l’arte, la musica, la letteratura, la filosofia o la scienza.

Mondo esterno e mondo interno

Ogni  essere  vivente  possiede  una  prospettiva,  ognuno  vive  nel  proprio

mondo che riconosce come la “realtà”. Il pipistrello lo fa tramite gli ultrasuoni,

il cane attraverso gli odori, il mondo dei pesci è il mare, quello degli uccelli il

cielo. Lo stesso pianeta è filtrato e interpretato dagli organismi viventi che lo

sanno fare perché è da esso che provengono, essendo loro stessi spicchi di

ambiente riflesso, “apparati immagine del mondo”, come li definiva Konrad

Lorenz (Lorenz, 1991) (1), in costante interazione. Noi siamo nati come una

specie  di  scimmia  e  il  nostro  mondo  era  quello  ominide,  pianure  erbose,

foreste,  montagne,  fiumi,  animali  carnivori  ed erbivori.  Per  tutti  gli  esseri

viventi, la realtà è il mondo esterno, dove si nascondono i pericoli e vi sono le

opportunità di alimentazione e di riproduzione. Il mondo interno è in pratica

assente, non serve; anche il proprio corpo è mondo esterno che si può grattare

o leccare in caso di ferite. Il mondo interiore, l’interiorità e la coscienza, nasce

dopo  “il  grande  salto”  (come  lo  definisce  Jared  Diamond  nel  suo  celebre

libro Armi, acciaio e malattie) che noi abbiamo fatto, grazie all’invenzione del

linguaggio e alla costruzione sociale e culturale. Quando arriviamo nel mondo,

abbiamo di  fronte a  noi  il  mondo naturale connaturato con i  nostri  sensi,

quindi  non  siamo  adatti  per  stare  sott’acqua,  nel  cielo,  sui  ghiacci  o  nel

deserto. In più abbiamo costruito un nuovo mondo con un arredamento che era

assente  in  quello  naturale.  Costituito  da  libri,  strade,  città,  auto,  cinema,

televisione, cellulari, computer, ecc. Abbiamo inventato parole, termini, frasi,

discorsi per descrivere il mondo esterno; ed è nato anche, per riflesso, il mondo

interno. Con il linguaggio è nata l’immaginazione perché le parole inventate

possono contenere fantasie  innaturali,  come l’elefante rosso che volava,  il

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 3

ilpensierostorico.com

Brain and Consciousness: From Theater to Mask

https://ilpensierostorico.com/brain-and-consciousness-from-theater-to-mask/

drago che sputava fiamme, il  Dio del vulcano. Inoltre abbiamo inventato le

parole per la descrizione di nostri stati mentali invisibili interni. Anche prima

la ‘paura’ esisteva, ma con la parola questa sensazione diventa visibile e tutti la

possono  osservare,  manipolare,  studiare,  raffinare,  dividere,  caratterizzare

con  tonalità  diverse,  timore,  tristezza,  depressione,  ansia,  costernazione,

terrore.  Naturalmente la descrizione del  mondo interno non è come quella

esterna  che  tutti  possono  guardare,  indicare,  negoziare  e  infine  trovare  il

termine per  descriverla  e  quindi  un accordo.  Quello  interno non si  vede e

ognuno lo percepisce in modi diversi.  Tuttavia con uno sforzo di  metafore

anche il mondo interno è nato e con esso la ‘persona’ che significa maschera.

La trasformazione del cervello

In passato si credeva che si nascesse con il cervello e i suoi neuroni e poi

mano a mano che il tempo passava e si andava verso l’invecchiamento, vi era

una  perdita  continua  e  inarrestabile,  e  quindi  un  declino  della  capacità

mentale. Era un dogma inflessibile. Il cervello, ora si sa, è un organo altamente

plastico. Cameron Mott, all’età di quattro anni aveva violente crisi epilettiche e

cadeva  a  terra,  era  costretta  a  indossare  un  casco.  I  neurochirurghi  le

asportarono metà del cervello, le conseguenze furono relative, ha debolezza in

metà  del  corpo  ma  è  indistinguibile  dagli  altri  bambini  rispetto  alla

comprensione,  linguaggio,  musica,  matematica  e  riesce  bene  a  scuola,  “la

parte  restante  del  suo  cervello  si  ricablò  dinamicamente  per  accollarsi  le

funzioni mancanti” (Eagleman, 2016) (2). Grazie alla plasticità del cervello si è

potuta sviluppare la scrittura e la lettura “anche nell’arco della breve durata

della vita umana, l’esperienza – la selezione esperienziale - è un agente di

cambiamento  potente  come  la  selezione  naturale”  (Sacks,  2011)  (3).  La

plasticità è un principio fondamentale del nostro sistema nervoso centrale,

della sua anatomia e della sua funzione. Secondo lo storico principio "usalo o

perdilo",  applicabile  a  ogni  funzione  cerebrale,  divenuto  popolare  nelle

neuroscienze nella seconda metà del XX secolo, la plasticità è un fenomeno

attivo che deve essere mantenuto attraverso un impegno costante in una data

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 4

ilpensierostorico.com

Brain and Consciousness: From Theater to Mask

https://ilpensierostorico.com/brain-and-consciousness-from-theater-to-mask/

funzione  cerebrale  cognitiva,  motoria  o  percettiva  (ovvero,  plasticità

dipendente dall'attività e dal tempo) (Pascual-Leone e al., 2005) (4). La sua

capacità di adattarsi e modificare la sua struttura e funzione in relazione agli

stimoli  e  alle  richieste  esterne  e  interne.  Quindi  è  un  organo  sempre  in

movimento.  Si  modifica  con  tre  fondamentali  meccanismi,  chimico,

strutturale e funzionale. Il  primo si attua attraverso la comunicazione tra i

neuroni  nel  loro  punto  di  contatto  e  cioè  la  sinapsi,  dove  lo  spazio  è

attraversato  da  una  sostanza  chimica  il  neurotrasmettitore.  Più  attività  si

svolge  e  maggiori  sono  le  sinapsi  interessate  e  la  quantità  di

neurotrasmettitore rilasciato. Se si compiono molti allenamenti, ripetizione e

pratica,  quel  tipo  di  connessione  si  stabilizza  e  si  memorizza.  Come  per

esempio imparare a suonare.  La modificazione chimica si  perde ma con la

ripetizione si ha una modificazione strutturale molto più resistente al tempo. Il

cervello  lavora sempre insieme,  quasi  mai  per  settori  singoli,  uno stimolo

completo e continuo nel tempo fin dalla nascita è per esempio nostra madre, la

vediamo con gli occhi, annusiamo il suo profumo, ascoltiamo i suoi suoni, la

tocchiamo, tutte queste aeree cerebrali si attivano insieme sia alla vista sia al

ricordo di mia madre, perché sempre collegate tra loro e si legano in modo

forte  e  duraturo.  Se  per  strada percepiamo un profumo o una voce che la

richiama, nella nostra mente ci sovviene la sua immagine completa, perché

tutto il circuito cerebrale si è riattivato. Non solo ma si è osservata una neuro-

genesi, cioè formazione di nuovi neuroni, a livello del nucleo dell’ippocampo

(regione temporale) e non è un caso perché questa struttura è importante per

la  formazione  e  conservazione  dei  ricordi  e  quindi  dell’apprendimento.

Esperimenti con topi in gabbie arricchite con molti stimoli, confrontati con

altri topi privi di stimolazioni, hanno evidenziato all’anatomia che il cervello

dei primi era di pesante e più ricco di neurotrasmettitori e di sinapsi. I taxisti di

Londra hanno un ippocampo più grande perché devono sapere a  memoria

l’intera mappa stradale della città. La plasticità che rende flessibile il nostro

cervello-mente, è il contrario di quella che si riscontra ad esempio nei malati di

Alzheimer «il cui presente non proviene da alcun passato, il cui futuro non ha

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 5

ilpensierostorico.com

Brain and Consciousness: From Theater to Mask

https://ilpensierostorico.com/brain-and-consciousness-from-theater-to-mask/

alcun  avvenire;  un’improvvisazione  esistenziale  assoluta»  (Malabou,  2019)

(5).

La maschera

La forza più potente per plasmare e modificare il cervello, e quindi la mente,

è stata la capacità linguistica che trasformando il mondo si è riflessa sul corpo

stesso  e  sul  cervello.  Con  la  nascita  del  linguaggio,  nasce  la  possibilità  di

dialogare e porsi le domande. Come fanno tutti i bambini, con la loro entrata

nel mondo degli adulti. La prima domanda non poteva che riguardare la morte,

l’evento più sconvolgente e inspiegabile che si svolgeva sotto i loro occhi, sia

degli animali sia dei loro compagni. Domande che nessun animale può porsi

perché non dialoga con nessuno, nemmeno con se stesso,  non usufruendo

delle parole come strumenti per comunicare e pensare. Che spiegazione dare

alla morte? Nessuna per gli animali, il programma della loro vita non prevede

questa domanda che sarebbe un fardello e una preoccupazione inutile e non

necessaria. Ma noi che ci siamo costruiti un nuovo programma e un secondo

copione da interpretare dobbiamo scriverlo. La prima risposta fu che il corpo

era solo la casa che custodiva uno spirito vitale, così sorsero il culto dei morti e

le  tombe,  dove  il  cadavere  aspettava  l’uscita  dello  spirito  vitale,  dalle  più

piccole alle immense dei potenti della terra. Ma non è solo negli uomini che

risiede  lo  spirito  ma  in  tutte  le  cose,  nel  sole,  nel  cielo,  nel  vulcano,

nell’animale. Bisogna essere amici e offrire sacrifici, danze per la pioggia o per

il calore del Sole, per non fare eruttare il vulcano o il fiume inondare la terra.

Tutto il mondo diventa un grande teatro, dove si svolge la lotta, gli amori, gli

odi, le vendette, i soprusi e i perdoni. Comincia a formarsi quella che diventerà

la coscienza umana, quella in grado di concepire il mondo come un gran teatro,

passibile di essere rappresentato, così come appare dalle pitture rupestri di

30-40 mila anni fa. Teatro significa visione, da teoria, osservare, guardare,

essere  spettatore,  ognuno  si  procurerà  la  propria  maschera  e  un  ruolo  da

recitare.  “Nel  secondo  copione,  dove  prevale  l’apprendimento  individuale,

siamo tutti diversi” (Peccarisi, 2025) (6). La coscienza animale non è in grado

https://ilpensierostorico.com/


Pag. 6

ilpensierostorico.com

Brain and Consciousness: From Theater to Mask

https://ilpensierostorico.com/brain-and-consciousness-from-theater-to-mask/

di farlo e si ferma al livello della nostra coscienza vigile, quella con cui siamo

orientati nel tempo e nello spazio. Una coscienza, per così dire, meccanica e

non creativa, perché la creatività, l’immaginazione, l’arte, hanno bisogno di

pensieri non meccanici ma liberi, disordinati, comparabili gli uni con gli altri,

che  possano  evolvere  nell’ambito  di  una  comunità.  Ogni  animale  ha  già

l’interpretazione del mondo collaudata dalle generazioni della specie animale

cui appartiene, non deve apportare alcuna modifica. L’animale è solo corpo di

cui è soggetto, deve provvedere alla sua fame, sete, impulso sessuale, ecc. Noi

“abbiamo” un corpo ma non ne siamo completamente soggetti; siamo anche il

soggetto  del  nostro  corpo  che  possiamo  usare,  gestire,  inibire,  suicidare,

mantenere casto, sacrificare, abbellire, castigare, ecc. Questa è la differenza

antropologica  della  coscienza  umana.  Per  questo  indossiamo  la  maschera,

rappresentante  della  nostra  coscienza,  espressione  del  nuovo  cervello

modificato dal  mondo culturale  e  sociale.  Siamo attori  che recitano con le

azioni  e  i  comportamenti  del  loro corpo,  con cui  ricopriamo un’interiorità

immaginata, preclusa a tutti. Nessuno può conoscere la coscienza degli altri.

NOTE

1) Lorenz, K. ( 1991) L’altra faccia dello specchio, gli Adelphi, p. 29.

2) Eagleman, D. (2016) Il tuo cervello, la tua storia, Corbaccio, Milano, p. 158.

3) Sacks, O. (2011) L’occhio della mente, B. Adelphi, Milano, p. 86.

4)  Pascual-Leone,  A.,  Amedi,  A.,  Fregni,  F.  &  Merabet,  L.B.  La  corteccia

cerebrale umana plastica. Annu. Rev. Neurosci. 28, 377-401 (2005).

5)  Malabou,  C.  (2019)  Ontologia  dell’accidente,  Saggio  sulla  plasticità

distruttrice,  Meltemi,  Milano,  p.  31.

6) Peccarisi L. (2025) Il cervello e i suoi segreti. La maschera della mente, ed.

Diarkos (RM), p. 16.

https://ilpensierostorico.com/

