&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

ALCHIMIA DEL
POTERE. LE
PASSIONI DI
HANNAH ARENDT

Data: 19 Marzo 2021 - Di Stefano Berni

Rubrica: Letture

Recensione a @
A. Cavarero, Democrazia sorgiva. Note sul pensiero
politico di Hannah Arendt

Raffello Cortina Editore, Milano 2019, pp. 147, 12,00.

Rispetto a tanti autori che si sono occupati di Hannah Arendt, nel suo ultimo
libro Adriana Cavarero ha il dono di restituirci il pensiero della filosofa tedesca
in modo creativo. Infatti I’ultimo suo lavoro non € I’ennesima e semplice
esegesi delle idee politiche di Arendt, ma propone un taglio decisamente
originale. E come se Cavarero avesse assimilato e interiorizzato il metodo della
studiosa di Hannover e lo utilizzasse, da arendtiana, proprio in un “corpo a
corpo” con la sua filosofa di riferimento. Innanzitutto, quale significato
attribuire alla parola democrazia? Ormai, nota Cavarero, alla parola
democrazia si deve sempre aggiungere un aggettivo che la qualifichi, come se
esistessero diverse forme di democrazia: si parla cosi di democrazia selvaggia
(Lefort), democrazia anarchica (Ranciére), democrazia radicale (Butler) e cosi
via. Nel linguaggio ordinario poi si e costretti spesso a parlare di democrazia
rappresentativa, liberale, parlamentare, popolare, elettorale.

Si cade in una situazione paradossale: gli autori succitati, che utilizzano il
pensiero di Arendt, ricorrono a queste aggettivazioni quando lei stessa non hai
quasi mai usato il termine di “democrazia”. Anzi, a ben vedere, ci ricorda
Cavarero, Arendt non amava questo termine perché, almeno in Grecia, dove

ilpensierostorico.com

Alchimia del potere. Le passioni di Hannah Arendt

https://ilpensierostorico.com/alchimia-del-potere-le-passioni-di-hannah-arendt/



https://ilpensierostorico.com/rubriche/letture/
https://ilpensierostorico.com/wp-content/uploads/2021/03/Berni-su-Cavarero.pdf
https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

nasce, era utilizzato negativamente per indicare una forma di governo
degenerata e in mano al popolo (demos). Poi con Platone ha inizio 1’idea di
politica intesa non piu come partecipazione ma come fabbricazione, come se lo
Stato fosse un organismo o un artefatto tecnico dove i cittadini assumono la
mera funzione di «rotella». Pertanto, ’idea di democrazia arendtiana e, per
Cavarero, «pit un modello immaginario» che un fatto reale, dato che, almeno
in Occidente, si e scelta la via platonica. Tuttavia, Arendt avrebbe visto almeno
nella Rivoluzione americana il riaffiorare di una democrazia partecipativa in
cui prendeva forma il principio E pluribus unum. Tale esperienza si sarebbe
ripetuta in altre forme rivoluzionarie, come per esempio nella Comune di
Parigi, nei soviet, nella disobbedienza civile americana degli anni Sessanta.
Insomma, saremmo di fronte ad una sorta di «democrazia insorgente»,
termine utilizzato da Abensour proprio per sottolineare 1’aspetto
‘rivoluzionario’ o ‘rivoltoso’ del pensiero arendtiano che non trova pero del
tutto concorde Cavarero, la quale individua 1’aspetto problematico del pensiero
arendtiano nell’oscillazione tra I’idea di liberazione e ’idea di liberta, tra I’idea
cioe di rivoltarsi in modo violento contro I’Autorita e I’idea di partecipazione
non violenta al potere.

E noto infatti che per Arendt potere e liberta non sono due concetti opposti.
Potere significa letteralmente poter agire, € lo spazio libero nel quale puo
muoversi I’individuo. Pertanto, Cavarero, contro le interpretazioni marxiste
del pensiero arendtiano, le quali vorrebbero utilizzare il suo pensiero entro una
cornice conflittualistica, si scosta da queste letture per ribadire una concezione
non violenta della politica, plurale, libera, democratica, che Cavarero definisce
appunto «sorgiva». In questo modo si sottolinea 1’aspetto affermativo e non
negativo del pensiero di Arendt, contro il termine, coniato da Abensour, di
insorgenza che ha a che fare piuttosto con qualcosa che appunto insorge, si
ribella, si solleva contro. Invece il termine sorgivo si collega metaforicamente
alla sorgente di un fiume, dunque qualcosa che nasce, sgorga. D’altronde, le
critiche che Arendt non risparmia a Marx (ma anche al capitalismo) si
muovono proprio contro 1’idea di una politica sorta per risolvere I’economico,

ilpensierostorico.com

Alchimia del potere. Le passioni di Hannah Arendt

https://ilpensierostorico.com/alchimia-del-potere-le-passioni-di-hannah-arendt/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

ossia in senso lato i soli problemi naturali, biologici e necessari, — per esempio
la poverta, la fame e la salute, - come se la politica non fosse altro che un
mezzo anziché il fine piu alto dell’uomo.

Infatti, imponendosi spesso con la violenza, anche queste ideologie hanno
capovolto i fini nei mezzi. Giustificando il mezzo par excellence, cioél a
violenza, si finisce per rovesciare il mezzo nel fine: il fine diventa la violenza
stessa, e la rivolta si trasforma in una forma di rivoluzione permanente. Sia tra
i realisti sia tra gli utopisti la violenza diventa cosi’unico mezzo che permetta
loro di avere ragione. Invece nell’isonomia greca la politica non si svolgeva piu
attraverso la guerra, ma attraverso il dialogo e il confronto aperto tra opinioni.
La politica era il fine in sé della democrazia.

Proprio perché Arendt cerca la via del dialogo, Cavarero vede nella sua
filosofia un antidoto al populismo imperante di oggi. Per Arendt non c’e un
popolo, ma una pluralita di individui. L’idea di pluralita rimanda all’unicita, alla
singolarita, alla persona umana. Ma rimanda anche ad un altro lemma caro ad
Arendt: alla nascita. Cavarero, come in altri suoi scritti, insiste sulla relazione
di prossimita tra corpi viventi che si riconoscono nella «loro contiguita
corporea», nel loro essere «faccia a faccia», nella loro «apparenza». La filosofa
italiana si sforza di condurre il pensiero arendtiano su una base concreta,
visibile, materiale. In cio si mostra in linea con Arendt, la quale ha sempre
voluto sorvolare sulle passioni, considerandole come un lato esclusivo del
privato e poco dirimenti sul piano pubblico. In questo senso Arendt appare una
filosofa classica che non nega certo le passioni ma le delega alla sfera intima e
personale che per lei, anche autobiograficamente, non devono condizionare la
scelta razionale.

Comprendiamo che questo rifiuto di delineare un’idea di natura umana,
dopo aver parlato di nascita, costituisca quella che Roberto Esposito ha definito
«un’antinomia». Lo stesso problema si ripropone con il lemma liberta. Perché
se e vero che la liberta, per Arendt, va distinta dall’idea di liberazione e si
forma dall’esperienza stessa, «se né liberta né uguaglianza erano considerate

ilpensierostorico.com

Alchimia del potere. Le passioni di Hannah Arendt

https://ilpensierostorico.com/alchimia-del-potere-le-passioni-di-hannah-arendt/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

qualita insite nella natura umana» ma si sviluppano attraverso 1’agire degli
uomini, allora Arendt non puo concepire un’idea di liberta a priori, a la Kant,
come alcune sue pagine invece farebbero pensare. L’emersione della liberta
diventa semmai un evento storico, imprevedibile, possibile ma non necessario,
un «miracolo-evento» lo chiama Abensour, che si realizza solo sulla base di
determinate e sporadiche condizioni. Cosi accade con 1’idea di uguaglianza:
«L’uguaglianza, cosi come la liberta, non sono principi — magari intesi come
diritti naturali e a tutti evidenti che precedono la politica... Sono piuttosto modi
dell’interagire inerenti all’esperienza politica stessa».

Sembrerebbe di stare dentro una petizione di principio: si dimostra che
’uomo e un animale politico nel momento in cui agisce politicamente.
Tuttavia, questa contraddizione logica si risolve facilmente se ci spostiamo nel
campo fenomenologico ed esistenziale affrontando il concetto di evento.
L’evento per Arendt e collegato alla decisione e all’azione: ’'uomo € un animale
politico se decide di abbandonare la sfera privata per occuparsi della vita
pubblica. Cavarero e convinta, pero, che questa scelta avvenga presupponendo
la mera presenza fisica degli uomini, lo stare-fra (in-between). Di qui discende
la sua critica al populismo digitale. Gli individui atomizzati agirebbero nello
spazio politico virtuale mettendosi in relazione con altri soggetti isolati e
«nascosti nell’oscurita della sfera privata», incapaci di costituire e costruire
una vera democrazia diretta. Pero, non si dovrebbe confondere una
piattaforma costruita appositamente come se fosse un’agora, dove si puo
discutere e confrontarsi, da una rete costruita solo in funzione del
divertimento e dall’evasione nella quale si possono sfogare le passioni piu
basse. Se si costituissero piattaforme digitali allo scopo di discutere, sarebbe
forse possibile esercitare una certa forma di democrazia. In quest’ultimo caso
non sarebbe tanto la presenza fisica a mancare, quanto proprio il fatto che non
permetterebbe la liberazione di certe passioni positive. Per esempio, non
riuscendo a fare massa (in senso canettiano), gli individui sulla rete non
sarebbero in grado di esercitare una forza o una pressione politica sulle
autorita o sui governi.

ilpensierostorico.com

Alchimia del potere. Le passioni di Hannah Arendt

https://ilpensierostorico.com/alchimia-del-potere-le-passioni-di-hannah-arendt/



https://ilpensierostorico.com/

&I Pensiero Storico

Rivista internazionale di storia delle idee

Non dobbiamo vedere 1’agord, anche in Grecia, come un luogo
semplicemente fisico. Nella stessa piazza si puo decidere di fare politica, ma
anche di tenere un mercato o di organizzare una festa, oppure di spacciare
droga o di uccidere qualcuno o di tagliare la testa a un re. Tuttavia, dove deve
avvenire questa partecipazione? Cavarero nega la possibilita che cio possa
avvenire sulla rete; ma nega anche ’importanza della territorialita dello Stato
moderno. La risposta e allora: «ovunque le persone si raccolgano insieme».
Insieme alla deterritorializzazione Cavarero sottolinea anche ’aspetto non
identitario dell’individuo arendtiano. Ma allora chi puo partecipare alla vita
pubblica? Risposta: chiunque. Insieme alla deterritorializzazione, vi sarebbe
anche una deculturazione? E sufficiente I’incontro con I’Altro?

Ora ci sarebbe da chiedersi, arendtianamente, se: a) questo soggetto,
disincarnato o denaturalizzato o quanto meno spogliato dai suoi abiti culturali,
esista; b) che fine fa la pluralita se riconduciamo tutto all’universalita
dell’alterita; c) se sia sufficiente la sola prima nascita per dirsi donne e uomini
o non sia ancora piu decisiva la seconda nascita, quella linguistica, socio-
culturale; d) se basti solo lo spazio fisico della presenza e dell’apparenza per
dire di esserci.

Si potrebbe discutere se Arendt avrebbe accettato di interpretare le sue
posizioni in modo cosi cosmopolita. Ricordiamo brevemente en passant
I’importanza che lei stessa ha riconosciuto al ruolo della formazione degli Stati
nazionali per la costituzione dei diritti umani; all’interesse del contesto storico
e sociale nella formazione del pensiero occidentale; alla rilevanza dell’idea di
Welt, concetto ripreso dal suo maestro Martin Heidegger ed inteso non come
totus mundus ma come ambiente sociale in cui si e gettati; all’importanza del
territorio e dei confini che, «oltre al limitare, proteggono. Non soltanto
separano ma creano vincoli tra gli uomini». Disancorare il pensiero arendtiano
dal suo acuto senso della terra e dunque disincarnarlo sono operazioni
intellettuali che finiscono per depotenziarlo, proprio mentre conviene ancora
meditarne I’intera riflessione filosofica e politica.

ilpensierostorico.com

Alchimia del potere. Le passioni di Hannah Arendt

https://ilpensierostorico.com/alchimia-del-potere-le-passioni-di-hannah-arendt/



https://ilpensierostorico.com/

